
        
            
                
            
        

    


 





Hội tập Kinh:  Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

Chủ giảng: Lão pháp

 

 sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

 

 



 

THUYẾT GIẢNG 

 

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊN  

H BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

 

TẬP   


12

(VCD 111-VCD 120) 

 





 

 

 

 

 

 



 



Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 





NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



































1 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 

MỤC LỤC 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 10 

(VCD 111) ..................................................................................... 10 

PHẨM THỨ NĂM: PHÁT ĐẠI THỆ NGUYỆN ......................... 10 

(tiếp theo) ....................................................................................... 10 

NGUYỆN THỨ  10 - Thần Túc Thông ................................. 10 

NGUYỆN THỨ 11 - Cúng dường khắp chư Phật (tiếp theo)

 .................................................................................................. 10 

CHÁNH KINH: “Ngã tác Phật thời, sở hữu chúng sanh, sanh 

ngã quốc giả, giai đắc thần thông tự tại, Ba La Mật Đa. Ư nhất 

niệm khoảnh, bất năng siêu quá ức na-do-tha bách thiên Phật 

sát, châu biến tuần lịch cúng dường chư Phật giả, bất thủ Chánh 

Giác”. (10. Thần túc thông nguyện - 11.  Biến cúng chư Phật 

nguyện) – (tiếp theo) ................................................................. 10 

Thứ ba: “Ư nhất niệm khoảnh, bất năng siêu quá, ức na do 

tha, bách thiên Phật sát châu biến tuần lịch, cúng dường chư 

Phật giả, bất thủ chánh giác”. .............................................. 11 

Một là “Châu biến tuần lịch, cúng dường” ..................... 11 

Hai là “Ư nhất niệm khoảnh”. ........................................ 12 

Một sát na lại là thời gian bao lâu? ............................ 12 

Ba là “Siêu quá ức na do tha bách thiên Phật sát” .......... 13 

Vậy phải làm thế nào công phu mới có thể có lực? ... 23 



2 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Chân tướng sự thật gì? ............................................... 24 



(VCD 112) ..................................................................................... 31 

NGUYỆN THỨ 12 - Nguyện quyết định thành bậc Chánh 

Giác .......................................................................................... 31 

CHÁNH KINH: “Ngã tác Phật thời, sở hữu chúng sanh, sanh 

ngã quốc giả, viễn ly phân biệt, chư căn tịch tĩnh. Nhược bất 

quyết định thành Đẳng Chánh Giác, chứng đại Niết Bàn giả, bất 

thủ Chánh Giác.” (12.  Định thành chánh giác nguyện). .......... 31 

Thứ nhất: “Viễn ly phân biệt chư căn tịch tịnh” .................. 32 

Tại vì sao bạn không thể cùng ở chung với mọi người? . 33 

Tại vì sao phải tùy thuận chúng sanh? ............................ 37 

Thứ hai: “Nhược bất quyết định thành Đẳng Chánh Giác, 

chứng đại Niết Bàn giả” ....................................................... 43 



(VCD 113) ..................................................................................... 54 

NGUYỆN THỨ 13 - Quang minh vô lượng. ........................ 54 

CHÁNH KINH: “Ngã tác Phật thời, quang minh vô lượng, phổ 

chiếu thập phương, tuyệt thắng chư Phật, thắng ư nhật nguyệt 

chi minh thiên vạn ức bội” (13. Quang minh vô lượng nguyện)

 .................................................................................................. 54 

Thứ nhất: “Ngã tác Phật thời, quang minh vô lượng”. ........ 55 

Thứ hai: “Tuyệt thắng chư Phật” .................................... 59 

Tại vì sao có thể có ý niệm tự tư tự lợi? .................... 60 

3 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Việc thứ nhất chính là tâm lượng: .................................. 65 

Nguyên tắc thứ nhất bố thí. ........................................ 65 

Thứ ba: “Thắng ư nhật nguyệt chi minh, thiên vạn ức bội” 71 



(VCD 114) ..................................................................................... 74 

NGUYỆN THỨ 14- Quang minh soi đến được an vui.  ....... 77 

CHÁNH KINH: “Nhược hữu chúng sanh, kiến ngã quang minh, 

chiếu xúc kỳ thân, mạc bất an lạc, từ tâm tác thiện, lai sanh ngã 

quốc. Nhược bất nhĩ giả, bất thủ Chánh Giác”. (14.  Xúc quang 

an lạc nguyện). .......................................................................... 77 

Thứ nhất: “Nhược hữu chúng sanh, kiến ngã quang minh” -

 ............................................................................................. 78 

Thứ hai: “Chiếu xúc kỳ thân” .............................................. 80 

Cái gì là Phật quang? ................................................. 81 

Thứ hai: “Mạc bất an lạc” .................................................... 83 

Vậy phải làm sao để ngộ? .......................................... 83 

Làm thế nào mới gọi là thật niệm Phật? .................... 83 

Thứ ba: “Từ tâm tác thiện” .................................................. 84 

Thứ tư: “Lai sanh ngã quốc” ................................................ 86 

Tịnh Độ thanh tịnh nên: .................................................. 88 

Việc thứ nhất: Tâm thanh tịnh. .................................. 88 

Việc thứ hai: Sau đó “Tịnh niệm tương tục” ............. 89 

Thứ năm: “Nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác” ............. 93 





4 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



(VCD 115) ..................................................................................... 94 

NGUYỆN THỨ 15 - Thọ mạng vô lượng. ............................ 94 

CHÁNH KINH: “Ngã tác Phật thời, thọ mạng vô lượng. Quốc 

trung Thanh Văn, thiên, nhân vô số, thọ mạng diệc giai vô 

lượng” (15.  Thọ mạng Vô Lượng nguyện) .............................. 94 

NGUYỆN THỨ 16 - Thanh Văn vô số .................................. 94 

CHÁNH KINH: “Giả linh tam thiên đại thiên thế giới chúng 

sanh tất thành Duyên Giác, ư bách thiên kiếp, tất cộng kế giảo, 

nhược năng tri kỳ lượng số giả, bất thủ Chánh Giác” - (16. 

Thanh Văn vô số nguyện). ........................................................ 94 

Thứ nhất: “Ngã tác Phật thời, thọ mạng vô lượng” ............. 97 



(VCD 116) ................................................................................... 113 

Chúng ta có cần trường thọ hay không? ....................... 114 

Thế giới Ta Bà Bảo quý ở chỗ nào vậy? ....................... 115 

Cái gì gọi là minh tâm kiến tánh? ................................. 115 

Cái gì là vọng tâm? ....................................................... 116 

Pháp giới Phổ Hiền cùng pháp giới đại Bồ Tát khác biệt 

nhau ở chỗ nào? ............................................................ 123 



(VCD 117) ................................................................................... 132 

NGUYỆN THỨ 17- Chư Phật khen ngợi ........................... 132 

CHÁNH KINH: Ngã tác Phật thời, thập phương thế giới, vô 

lượng sát trung, vô số chư Phật, nhược bất cộng xưng thán ngã 

5 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

danh, thuyết ngã công đức, quốc độ chi thiện giả, bất thủ Chánh 

Giác. (17.  Chư Phật xưng thán nguyện). ............................... 132 

Vì sao go ̣i là thánh? ...................................................... 134 

Vì sao gọi là Hiền nhân? ............................................... 134 

Cái gì có thể giải quyết vấn đề xã hội này vâ ̣y? ........... 137 

Phật đem tất cả căn cơ chúng sanh, chia thành 3 bâ ̣c: .. 143 



(VCD 118) ................................................................................... 155 

Những người phá hoại đó là những người nào vâ ̣y? ..... 155 

Con người ta ̣i sao bi ̣ lão hóa vâ ̣y? ................................. 162 

Tín tâm thiết lâ ̣p chỉ có 2 loa ̣i người: ............................ 179 

Làm thế nào bồi dưỡng thiê ̣n căn phước đức đây? ....... 179 



(VCD 119) ................................................................................... 181 

NGUYỆN THỨ 18: Mười niệm ắt vãng sanh .................... 182 

CHÁNH KINH: Ngã tác Phật thời, thập phương chúng sanh, 

văn ngã danh hiệu, chí tâm tín nhạo, sở hữu thiện căn, tâm tâm 

hồi hướng, nguyện sanh ngã quốc, nãi chí thập niệm, nhược bất 

sanh giả, bất thủ Chánh Giác; duy trừ Ngũ Nghịch, phỉ báng 

chánh pháp. (18.  Thập niệm tất sanh nguyện) ....................... 182 

Chúng ta có lỗi phỉ báng chánh pháp hay không? ........ 192 

Thứ nhất: “Ngã tác Phật thời”............................................ 196 

Thứ hai: “Mười phương chúng sanh, văn ngã danh hiệu” . 196 

Một là “Mười phương chúng sanh”. ............................. 196 



6 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Hai là “Văn ngã danh hiệu”. ......................................... 197 

Thứ ba: “Chí tâm tín nhạo, sở hữu thiện căn, tâm tâm hồi 

hướng, nguyện sanh ngã quốc” .......................................... 199 

Điều thứ nhất chính là “Chí tâm”. ................................ 199 



(VCD 120) ................................................................................... 201 

Một là “Chí tâm tín nhạo”. ............................................ 201 

Thế nào là chánh niệm? ........................................... 205 

Cho nên buông xả là gì? .......................................... 206 

“Chân thật chi tế” là gì? ........................................... 210 

Hai là “Sở hữu thiện căn” ............................................. 216 

Vậy làm thế nào làm cho tín tâm kiên cố? ............... 218 

Chú thích: ..................................................................................... 221 















7 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





 

 

       KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT! (3 

lần) 

 

 

 

 

 

 



8 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

9 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 

(VCD 111) 

PHẨM THỨ NĂM 

PHÁT ĐẠI THỆ NGUYỆN 

(tiếp theo) 

  

 NGUYỆN THỨ  10 - Thần Túc Thông 

  

 NGUYỆN  THỨ  11  -  Cúng  dường  khắp  chư  Phật 

(tiếp theo) 

CHÁNH KINH: “Ngã tác Phật thời, sở hữu chúng 

sanh, sanh ngã quốc giả, giai đắc thần thông tự tại, 

Ba La Mật Đa. Ư nhất niệm khoảnh, bất năng siêu 

quá  ức  na-do-tha  bách  thiên  Phật  sát,  châu  biến 

tuần lịch cúng dường chư Phật giả, bất thủ Chánh 

Giác”. (10. Thần túc thông nguyện - 11.  Biến cúng 

chư Phật nguyện) – (tiếp theo) 

 [Dịch nghĩa: Lúc tôi thành Phật, tất cả chúng sanh 

 sanh trong nước tôi đều được thần thông tự tại, Ba 

 La Mật Đa. Trong khoảng một niệm chẳng thể vượt 

 qua ức na-do-tha trăm ngàn cõi Phật, đến khắp tất 

 cả [các cõi ấy] cúng dường chư Phật thì chẳng lấy 



10 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 Chánh  Giác]-  (Nguyện  thứ  10:  Thần  Túc  Thông, 

Nguyện 11: Cúng dường khắp chư Phật) – (tiếp theo) 

 Nguyện thứ 11 - Cúng dường khắp chư Phật – (tiếp 

theo) 

Thứ ba: “Ư nhất niệm khoảnh, bất năng siêu quá, 

ức na do tha, bách thiên Phật sát châu biến tuần 

lịch,  cúng  dường  chư  Phật  giả,  bất  thủ  chánh 

giác”. [Trong  khoảng  một  niệm  chẳng  thể  vượt  qua 

ức na-do-tha trăm ngàn cõi Phật, đến khắp tất cả [các 

cõi  ấy]  cúng  dường  chư  Phật  thì  chẳng  lấy  Chánh 

Giác].  

Đây  là  nguyện  thứ  11   “Biến  cúng  chư  Phật 

 nguyện”.  Còn một nguyện phía trước chúng ta đã đọc 

qua là nguyện thứ 10  “Thần túc thông nguyện” , đây 

là chân thật được đại tự tại. Sau khi được tự tại, nhất 

định phải biết tu học, tích lũy công đức, đại đức xưa 

thường  hay  khuyên  dạy  chúng  ta  tích lũy  công  đức. 

Hai sự việc này duyên rất thù thắng. (Trong các việc 

tích lũy công đức không gì  có thể)  hơn cúng dường 

chư Phật. Có loại năng lực “thần túc” này, mới có thể 

biến cúng chư Phật. 

 Một  là   “Châu  biến  tuần  lịch,  cúng  dường”   [Đến 

khắp tất cả (các cõi ấy) cúng dường]. 

Trong cái đoạn kinh văn này  “Châu biến tuần 

lịch” chính là “Thần túc thông”, “Cúng dường” mới 

11 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

là nguyện thứ 11 “Biến cúng chư Phật nguyện”. Cho 

nên  trong  câu  này,  nó  có  hai  ý  nghĩa,  chúng  ta  phải 

phân  ra  để  đọc   “Châu  biến  tuần  lịch”   hoặc   “Châu 

 biến cúng dường” , đây là hai ý nghĩa. Có được loại 

năng  lực  này,  mới  có  thể  ở  trong  thời  gian  rất 

ngắn “Nhất  niệm  khoảnh”   đi  giáp  khắp  nơi,  cúng 

dường. 

 Hai  là  “Ư  nhất  niệm  khoảnh”   [Trong  khoảng  một 

niệm]. 

Không cần phải phí rất nhiều thời gian,  “Nhất 

 niệm khoảnh”  rốt cuộc là thời gian dài bao lâu vậy? 

Trong  chú  giải  của  người  xưa  nói  với  chúng  ta,  cái 

chữ  “Niệm” này chính là “Sát  na”. Tiếng Phạn “Sát 

na”, Trung văn chúng ta dịch là “Niệm”, dịch là một 

niệm. Một niệm chính là một sát na. 

 Một sát na lại là thời gian bao lâu? 

Trong sách xưa có nói  “Một khảy móng tay có 

 60 sát na” . Các vị tưởng tượng xem, đây là một khảy 

móng tay, một phần 60 của một khảy móng tay, gọi là 

một niệm. Có thể thấy được cái thời gian này là thời 

gian rất ngắn, một khảy móng tay chúng ta không đến 

một giây. Một giây chúng ta liên tục khảy nhanh, đại 

khái một giây có thể khảy đến bốn lần, một phần tư 

của một giây là 60 sát na. Sáu mươi sát na, cái thời 

gian này là tướng đối rất ngắn, họ liền có cái năng lực 

“Siêu quá ức na do tha bách thiên Phật sát”. 



12 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 Ba là “Siêu quá ức na do tha bách thiên Phật sát”  

[Vượt qua ức na-do-tha trăm ngàn cõi Phật]. 

Chúng  ta  phải  tỉ  mỉ  bình  lặng  mà  tư  duy,  loại 

tốc độ năng lực này đích thực là không thể nghĩ bàn, 

gần như là khởi tâm động niệm, liền châu biến mười 

phương ba đời tất cả cõi nước chư Phật. Chúng ta thử 

nghĩ  xem,  việc  này  loại  người  nào  có  thể  làm  đến 

được? Ở trên kinh Phật nói với chúng ta, đây là cảnh 

giới của Pháp thân Bồ Tát1. Hay nói cách khác Phật 

Bồ  Tát  của  mười  pháp  giới2  đều  không  có  được  cái 

năng lực này, các Ngài cũng có năng lực, tham phỏng 

các  cõi  nước  chư  Phật,  thế  nhưng  phạm  vi  không 

rộng lớn đến như vậy, cõi Phật không nhiều đến như 

vậy, hơn nữa thời gian  còn rất dài, không thể nào ở 

trong khoảng một niệm, liền châu biến mười phương 

cõi nước chư Phật, đây là Bồ Tát kiến tánh mới có thể 

làm được, chúng ta thường gọi Pháp Thân Đại Sĩ. 

Vì sao nói Pháp Thân Đại Sĩ có thể làm được? 

Họ  đã  chứng  được  pháp  thân  thanh  tịnh,  khởi  tâm 

động niệm tương ưng với pháp tánh, pháp tánh không 

chướng ngại. Trên “Kinh Hoa Nghiêm” chúng ta đọc 

thấy  “Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại” , họ làm được. 

Do  đây  có  thể  biết  trên  kinh  nói  là “Sở  hữu 

 chúng  sanh, sanh ngã quốc  giả”   [tất  cả  chúng sinh, 

sanh về nước con], là bao gồm chúng ta trong đó. Lần 

trước tôi đã đặc biệt nói rõ với các vị, chúng ta làm 

thế  nào  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày  để  có 

13 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

thể  quyết  định  được  sanh  Tịnh  Độ,  quyết  định  phải 

vãng sanh. 

Sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, phẩm 

vị  đích  thực có cao thấp, hôm nay chúng ta đi vãng 

sanh,  đương  nhiên  là  đới  nghiệp  vãng  sanh.  “Đới 

nghiệp  vãng  sanh”  sanh  cõi  Phàm  thánh  đồng  cư. 

Hoàn cảnh mà ngày nay chúng ta cư ngụ cũng là cõi 

phàm thánh đồng cư ở thế giới Ta Bà của Thích Ca 

Mâu Ni Phật, đến thế giới Cực Lạc cũng là cõi phàm 

thánh  đồng  cư.  Thế  nhưng  cõi  Phàm  thánh  đồng  cư 

của thế giới Tây Phương, cùng cõi Phàm thánh đồng 

cư của thế giới chư Phật mười phương khác biệt nhau 

rất lớn. Cõi phàm thánh đồng cư thế gian chúng ta ai 

có  loại  năng  lực  “Châu  biến  tuần  lịch”  này?  Nếu 

không có được cái năng lực “Châu biến tuần lịch” thì 

càng không nói đến “Châu biến cúng dường”. 

Trong  cõi  Phàm  thánh  đồng  cư  chúng  ta,  có 

thánh giả tiểu thừa ở trong cái thế gian này, cũng có 

Bồ Tát đại thừa ở trong thế gian này, cho nên các vị 

đồng tu chúng ta phải biết, trong lòng phải có dự tính. 

Ở  Trung  Quốc,  Bồ  Tát  Văn  Thù  ở  Ngũ  Đài 

Sơn, sự việc này là thật, không phải là giả. Trong lịch 

sử  của  Trung  Quốc  có  rất  nhiều  đại  đức  có  duyên 

thường  hay  được  gặp  thời  gian  cũng  rất  gần  với 

chúng  ta  như  lão  hòa  thượng  Hư  Vân  bái  Ngũ  Đài, 

được Bồ Tát Văn Thù giúp rất nhiều lần, Bồ Tát thật 

ở nơi đó; Bồ Tát Phổ Hiền ở Nga Mi Sơn; Bồ Tát Địa 



14 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Tạng  ở  Cửu  Hoa  Sơn.  Bồ  Tát  Địa  Tạng  cũng  hiển 

thánh,  ngày  trước  tôi  có  một  lão  hiệu  trưởng,  phu 

nhân của ông đích thân thấy được Bồ Tát Địa Tạng: 

Vào lúc đó nhà của họ ở Nam Kinh, Bồ Tát Địa Tạng 

đến nhà của họ hóa duyên, hóa 5 cân dầu thơm. Vào 

lúc đó phu nhân hiệu trưởng chúng tôi, sư mẫu không 

tin Phật, không cúng cho ngài, về sau hối hận không 

kịp; Bồ Tát Quan Thế Âm ở núi Phổ Đà, gần đây khi 

khai  quang  tượng  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  ở  núi  Phổ 

Đà.  Singapore  hội  trưởng  chúng  ta  dẫn  một  đoàn  đi 

tham  dự,  chính  mắt  xem  thấy  Bồ  Tát  Quán  Âm  thị 

hiện  ở không trung, ông trở  lại nói với tôi, ông nói: 

Ngày  hôm  đó  xem  thấy  trên  trời  dường  như  có  một 

cái cửa mở ra, sau đó xuất hiện bốn đóa hoa sen, tiếp 

theo  xem  thấy  Tứ  đại  thiên  vương,  sau  đó  Bồ  Tát 

Quán  Thế  Âm  xuất  hiện,  lúc  đó  có  đến  mấy  vạn 

người đều xem thấy. Việc này không phải giả, nghe 

nói còn có người ghi hình. 

Hiện tại người phương tây có rất nhiều dự ngôn 

nói, tương lai ở nơi đây đều sẽ chìm trong biển lớn, 

sau khi chìm vào trong biển lớn, chúng ta liền hỏi Bồ 

Tát Quán Âm Ngài ở nơi nào? Bồ Tát Địa Tạng ở nơi 

đâu? Đã là nơi chư Phật Bồ Tát ở, quyết định có thiên 

long hộ pháp ủng hộ. Cho nên người học Phật chúng 

ta có lòng tin, tai nạn là khẳng định có, tránh khỏi tai 

nạn  không  phải  không  có phương pháp,  chúng  ta  đi 

theo  với  Phật  Bồ  Tát  thì  sẽ  không  có  tai  nạn.  Trái 

ngược với Phật Bồ Tát, e rằng liền có tai nạn. 

15 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Người  phương  tây  họ  cũng  có  cách  nói  này, 

người  tín  ngưỡng  thượng  đế,  có  thể  may  mắn  thoát 

khỏi  tai  nạn,  nhiều  người  không  tín  ngưỡng  thượng 

đế, đều phải bị trừng phạt. Cho nên họ nói trừng phạt 

là có điều kiện, điều kiện là hỏi bạn có tin hay không? 

Chúng ta nghe những lời nói này rồi có phải đổi đi tin 

KiTo hay không? Ý nghĩa hàm chứa trong những lời 

nói  này  đều  rất  sâu,  nếu  bạn  hiểu  được  ý  nghĩa  của 

nó.  Các  vị  khai  kinh  kệ  chẳng  phải  nói  rõ  rồi  sao? 

 “Nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật  nghĩa” ,  những  tín 

đồ  tôn  giáo  đó,  chúng  ta  cũng  phải  nói  với  họ 

“Nguyện  giải  thượng  đế  chân  thật  nghĩa”.  Nếu  bạn 

hiểu sai đi ý của thượng đế, bạn tuy là tin Ngài, vẫn 

là  không  thể  tránh  khỏi  trừng  phạt,  đến  lúc  đó  bạn 

không  thể  trách  tội  thượng  đế,  thượng  đế  nói:   “Lời 

 của  ta  nói  không  sai,  ngươi  đã  hiểu  sai  đi  ý  của  ta 

 rồi”.   

Tin Thượng đế cùng tin Phật Bồ Tát, chữ “Tin” 

đó  là  một  ý  nghĩa.  Chúng  ta  tin  Phật  Bồ  Tát  là  tin 

theo  giáo  huấn  của  Phật  Bồ  Tát.  “Y  giáo  phụng 

hành”, đó mới gọi là tin. Trong tôn giáo cũng là cái 

đạo  lý  này,  bạn  phải  tin  tưởng  Thượng  đế  trong 

những đạo lý mà tôn giáo đã nói, bạn phải tường tận, 

bạn phải  thông  đạt, bạn phải  y giáo  phụng hành, đó 

mới gọi là tin thượng đế. 

Cho  nên  chỗ  này  không  thể  hiểu  lầm,  không 

nên cho rằng ta tin thượng đế thì có bùa hộ thân,  bất 



16 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



cứ tội nghiệp gì đều có thể tạo, không hề gì, tương lai 

tội mà ta đã tạo, thượng đế đều có thể gánh vác thay 

ta  hết,  thì  ta  có  thể  không  gánh  lấy  quả  báo.  Đây 

chính  là  hiểu  lầm,  đây  là  hiểu  sai,  đây  là  nhục  mạ 

thượng  đế.  Nếu  như  thượng  đế,  quả  nhiên  là  có  thể 

làm được như vậy, vậy thì chẳng phải biến thành đầu 

mục của xã hội đen rồi hay sao? Bao che cho tội ác 

rồi hay sao? Vậy thì chỗ này còn có gì tốt để đi chứ. 

Trong sách xưa đã nói rất nhiều, trong Phật kinh cũng 

đã  nói  rất  nhiều,  bạn  thấy  trong  Phật  kinh  tán  thán 

thượng đế, thượng đế là cái tâm gì vậy? Từ bi hỷ xả, 

“Thập Thiện Nghiệp Đạo, Từ Bi Hỷ Xả", đây là điều 

kiện  để  sanh  thiên.  Chúng  ta  hiểu  được  cái  đạo  lý 

này, y theo những cương lĩnh này mà tu học, chúng ta 

thật tin vào thượng đế, ai dám nói không tin? 

Trong  điển  tích  xưa  của  chúng  ta  thường  hay 

nói   “Thiên  tâm  vô  tư”3,  Người  Trung  Quốc  đố i  với 

“thần”  có  cách  đi ̣nh  nghĩa  sau:  Người  “đa ̣i  công  vô 

tư” thì gọi là thần. Cho nên thần là người công bằng 

chính trực. Mô ̣t người cả đời công bằng chính trực thì 

sau khi chết sẽ làm thần. Thông minh chánh trực thì 

gọi là thần, ở nhân gian thông minh chánh trực, thông 

minh là rõ lý, chánh trực là đại công vô tư, ngay trong 

xã  hội  thường  gọi  là “Tánh  tình  trung  nhân”  4.  Tánh 

tình là cái  gì? Tánh tình là yêu người, là từ bi, tánh 

tình đó là tình yêu thương người, là vĩnh viễn không 

hề thay đổi, mới gọi là tánh. Nhân tình thế gian chúng 

ta thường hay thay đổi, đó không phải là “tánh tình”, 

17 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

đó gọi là “mê tình”, rất là không ổn định,  “Kiến dị tư 

 thiên”  5, hư tình giả ý. 

Vậy thì chỗ nào là thật? Tánh tình là chân thật, 

không hề giả, cho nên phải thể niệm   “Thượng thiên 

 hiếu sanh chi đức”  6. Tâm nguyện của thượng đế, mỗi 

niệm chăm sóc tất cả chúng sanh, không phải vì chính 

mình.  Chúng  ta  có  thể  có  loại  nhận  biết  này,  có  cái 

tường tận  này, chăm chỉ  nỗ lực  mà phụng hành, cái 

tai nạn này liền có thể hóa giải, liền có kỳ tích không 

thể nghĩ bàn xuất hiện. 

Sự việc này ai đi làm vậy? Phải chính ngay bản 

thân của chính chúng ta đi làm, không thể nương vào 

người  khác.  Nương  vào  người  khác  thì  không  đáng 

tin, vạn nhất nếu họ là làm giả, tương lai họ đọa lạc, 

thì không phải chúng ta cùng nhau đọa lạc hay sao? 

Chúng ta chính mình phải thật làm, chúng ta làm thật, 

chúng  ta  thật  có  cảm  ứng,  những  người  đó  còn  nhờ 

vào cái lực của chúng ta. 

Cho nên chúng ta phải nên biết, trong cõi Phàm 

Thánh Đồng Cư, có rất nhiều Phật Bồ Tát thánh hiền 

nhân  đều  ở  ngay  trong  đó,  chúng  ta  đi  theo  họ,  thì 

đúng  không  sai.  Giáo  huấn  trên  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”  chính  là  đi  theo  chư  Phật  Bồ  Tát.  Vậy  thì  đi 

bằng cách nào? Trong nguyện văn này đã nói, người 

vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc, thường oai 

thần  bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  có  loại 

năng lực này. Hiện tại chúng ta phải làm như thế nào? 



18 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



chúng ta đem phạm vi rút nhỏ lại, vũ trụ lớn rút thành 

vũ trụ nhỏ, chúng ta ở trong vũ trụ nhỏ thiết thực mà 

đi làm. “Ức na do tha bách thiên Phật sát”7, chúng ta 

đem nó thu nhỏ lại, xem thấy mỗi một quốc gia trên 

địa cầu, mỗi một khu vực, mỗi một nơi chốn, chúng 

ta  đem  nó  thu  nhỏ,  xem  tất  cả  chư  Phật  là  vô  số 

chúng sanh ở trong những khu vực này, cách tu này 

thì không sai. Cách tu học này, xin nói với các vị, bạn 

quyết định được sanh Tịnh Độ. 

Từ  trên  nguyên  lý  nguyên  tắc  mà  nói,  nếu 

chúng ta muốn làm Phật, làm Bồ Tát, nhất định phải 

phước huệ song tu. Thành Phật, Phật gọi là  “Nhị túc 

 tôn”.  Bạn không nên quên đi, khi bạn quy y đọc câu 

phát nguyện  “Quy y Phật nhị túc tôn” :  “Nhị”  chính 

là trí tuệ, phước đức hai loại;  “Túc”  là viên mãn. Ở 

ngay trong những người phước đức trí tuệ viên mãn, 

Phật  là  tôn  quý  nhất,  bởi  vì  Phật  được  là  cứu  cánh 

viên mãn. Thế nhưng nếu bạn muốn phước huệ viên 

mãn, bạn phải cúng dường nhiều Phật thì bạn mới có 

thể  được  phước  huệ  viên  mãn.  Nếu  bạn  muốn  cúng 

dường nhiều Phật, trước tiên chính mình cần phải có 

thần thông, bạn mới có thể làm đến được. 

Hiện  tại  thần  thông  của  chúng  ta  thông  chưa? 

Thông  rồi!  Làm  thế  nào  thông?  Về  trước  khởi  tâm 

động niệm tự tư tự lợi thì không thông, hiện tại tường 

tận rồi, chuyển đổi ý niệm lại, khởi tâm động niệm vì 

tất cả chúng sanh, chẳng phải đã thông rồi sao? Tất cả 

19 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

chúng sanh chính là chư Phật Như Lai. 

Bắt đầu từ hôm nay chúng ta liền học theo Tôn 

Giả  A  Nan,  Tôn  Giả  phát  nguyện  trong  hội  Lăng 

Nghiêm   “Tương  thử  thân  tâm  phụng  trần  sát”  8: 

“Phụng” là phụng sự cúng dường, đem thân tâm của 

chúng ta, thừa sự cúng dường chư Phật Như Lai, chư 

Phật  Như  Lai  chính  là  tất  cả  chúng  sanh.  Ngày  nay 

chúng  ta  quay  đầu  180  độ,  biết  được  tất  cả  chúng 

sanh chính là báo thân của chư Phật Như Lai, nơi đây 

chính  là  báo  độ  của  chư  Phật  Như  Lai.  Người  chân 

thật phát tâm tu hành, ta là một, ngoài chính ta ra, đều 

là pháp thân pháp độ, pháp tánh thân, pháp tánh độ. 

Vậy người nước ngoài  nào, người ngày nay nào nói 

tai nạn, tôi nói thảy đều không có, các vị có tin hay 

không?  Có  lẽ  các  vị  không  tin,  tôi  thì  khẳng  định 

100%,  một  chút  hoài  nghi  cũng  không  có.  Tôi  ngay 

trong  lúc  giảng  dạy  thường  hay  khuyên  bảo  mọi 

người, phải làm một sự thay đổi đến 180 độ, còn như 

bạn  không  chuyển  được  là  bởi  vì  bạn  chưa  hiểu  rõ 

được chân tướng sự thật. 

Trong  kinh  điển  Phật  nói  với  chúng  ta,  hư 

không pháp giới, tất cả chúng sanh từ do đâu mà sanh 

ra? Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói “Duy tâm sở hiện”, 

hiện ra cái tâm gì vậy? Chân tâm, chân tâm chính là 

bổn tánh, tâm tánh chính là Như Lai, tâm tánh hiện ra 

chính là Như Lai sở hiện. “Như Lai sở hiện”, vì sao 

không phải là chư Phật? Tâm Tánh là một thể, Tâm 



20 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Tánh không hai, cho nên trên kinh đại thừa mới nói 

 “Mười phương ba đời chư Phật, cùng đồng một pháp 

 thân” , hư không pháp giới cùng đồng một pháp tánh 

biến  hiện  ra.  Cho  nên  mới  nói   “Chúng  sanh  Phật 

 không hai” , chúng sanh bình đẳng với Phật, không có 

gì khác biệt. Những lời nói này đều ở trong kinh luận, 

Thế  Tôn  nói  qua  thiên  biến  vạn  biến,  chẳng  qua  là 

dạy chúng ta nhớ sâu sắc, để ở ngay trong tất cả cảnh 

duyên, đề khởi được công phu quán chiếu. Cái quán 

chiếu  này  chính là  đề  khởi  cách  nhìn của  bạn  chính 

xác. Sau đó tri kiến của chúng ta cũng giống với Chư 

Phật Bồ Tát Như Lai, Phật tri Phật kiến. 

Các vị nghi nói tai nạn này sợ không thể tránh 

khỏi. Tôi nói với mọi người, nơi nào có tai nạn, tôi sẽ 

đi đến nơi đó, then chốt ở chỗ nào? Then chốt ở ngay 

ý  niệm  chuyển  đổi  lại  là  quan  trọng,  không  chuyển 

đổi  được  bạn  có  ở  nơi  có  an  toàn  hơn,  bạn  cũng 

không được an toàn, bạn không thể tránh được kiếp 

vận; Chân thật chuyển đổi được, nơi nguy hiểm nhất 

bạn cũng an toàn, bạn không bị gì. Nếu như ngay cái 

đạo lý này, loại tín tâm này cũng không có, bạn niệm 

Phật  trống  rỗng,  kinh  cũng  nghe  suông,  nhất  định 

phải hiểu cái đạo lý này, cho nên đại tai nạn này, đối 

với  người  tu  hành  chúng  ta  mà  nói  là  tăng  thượng 

duyên rất tốt, chúng ta không gặp cái tai nạn này, sẽ 

không khởi lên tâm cảnh giác. Gặp tai nạn này, biết 

được  không  chuyển  đổi  thì  không  được,  không 

chuyển thì mất mạng, bạn phải phải mau chuyển, khi 

21 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

vừa chuyển, thì thành Phật rồi, siêu phàm nhập thánh, 

cho nên là tăng thượng duyên rất tốt. Chúng ta phải 

hiểu rõ được đạo lý này . “Châu biến tuần lịch, cúng 

 dường chư Phật” [Đi giáp khắp nơi, cúng dường chư 

Phật], chính ngay trước mắt chúng ta, chúng ta nhất 

định phải đem tất cả chúng sanh xem thành chư Phật 

Như Lai. 

Tôi khuyên bảo mọi người, chúng ta phải dùng 

tâm  chân thành, tâm thanh tịnh, tâm  bình  đẳng, tâm 

chánh  giác,  tâm  từ  bi,  phải  dưỡng  cái  tâm  này.  Từ 

trong cái tâm này mà sanh ra, tâm thuần thiện đối với 

người tiếp vật, phải dùng cái tâm thuần thiện, không 

có  một  chút  ác  ý  nào.  Tâm  thuần  thiện,  phải  dùng 

thuần là cái tâm yêu thương, thương yêu tất cả chúng 

sanh, thuần  là cái  tâm không có điều kiện, vô tư, vì 

tất cả chúng sanh phục vụ. Bạn phát cái tâm này, bạn 

liền phát khởi tâm đại bồ đề chân thật, bạn cùng với 

chư  Phật  Như  Lai,  bạn  cùng  với  Thượng  đế,  Thiên 

thần, giữ tâm hành sự không có thứ nào khác, thì bạn 

mới  gọi  là  thật  tin  thần,  tin  thượng  đế,  tin  Phật  Bồ 

Tát.  Còn  nếu  bạn  không  thể  chuyển  đổi  lại  ý  niệm, 

cái  tin  đó  của  bạn  là  giả  tin,  không  phải  là  thật,  giả 

tin, không ích gì, không hữu dụng. Thật tin thì không 

cần những hình thức này, chư Phật Bồ Tát thiên thần 

thượng đế đều bảo hộ bạn, đều chăm sóc bạn, vì sao 

vậy? Vì bạn đồng tâm đồng nguyện với họ, đồng đức 

đồng hạnh. 



22 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Cho  nên  hiện  tại  chúng  ta  ở  thế  gian,  chính 

ngay hiện tiền muốn cúng dường  “Ức na do tha bách 

 thiên chư Phật” , chúng ta cũng có thể làm được. Đọc 

kinh phải chú ý vào chỗ này thì chúng ta có thể chân 

thật có được thọ dụng, lý như vậy, sự như vậy, viên 

mãn tương ưng với cảnh giới “Hoa Nghiêm”, cái đạo 

lý  này  nhất  định  phải  hiểu.  Phải  ở  ngay  trong  một 

niệm, phải chuyển đổi lại. 

Rất nhiều đồng tu thường hay tiếp xúc với tôi, 

thường hay nghe tôi giảng, tôi đã nói quá nhiều rồi, 

tại vì sao cảnh giới hiện tiền vẫn là không thể chuyển 

đổi?  Vì  bạn  chưa  thâm  nhập,  nghe  tuy  là  nhiều, 

nhưng  bạn  thấu  hiểu  chưa  được  thấu  triệt,  cái  bạn 

nghe  chỉ  là  bề  ngoài,  chỉ  là  lớp  mặt,  không  có  khế 

nhập  chút  nào,  cho  nên  cảnh  giới  hiện  tiền  chính 

mình vẫn là không làm được chủ, phiền não tập khí 

vẫn cứ khởi hiện hành. 

 Vậy phải làm thế nào công phu mới có thể có lực? 

Đây  là  khoa  đề  quan  trọng  nhất  hiện  tại  của 

chúng  ta,  công  phu  đắc  lực  chúng  ta  liền  được  cứu, 

công phu không có lực, không thể cứu. Tôi nói những 

thứ này, mọi người nghe một lần hai lần, không đủ, 

nếu  như  bạn  vẫn  không  thể  làm  được,  vậy  thì  bạn 

nhất định phải nghe nhiều. 

Hiện  tại  có  băng  ghi  âm,  băng  ghi  hình,  mỗi 

ngày  bạn  nghe  20  lần,  30  lần,  50  lần,  vẫn  không  là 

23 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

nhiều,  vì  sao  vậy?  Vì  bạn  vẫn  không  thể  khế  nhập! 

Làm  sao  biết  được  bạn  không  khế  nhập?  Vì  không 

làm  đến  được,  còn  nếu  bạn  làm  đến  được  thì  khế 

nhập. Đọc kinh, nghe giảng giúp bạn nhìn thấu, nhìn 

thấu chính là hiểu rõ những chân tướng sự thật này. 

 Chân tướng sự thật gì? 

Bao  gồm  tất  cả  chúng  sanh  đều  là  chư  Phật 

Như Lai, bạn có biết hay không? Nếu bạn không hiểu 

rõ, thì bạn phải nghe nhiều, đọc nhiều. Còn chân thật 

hiểu rõ rồi, thì bạn sẽ triệt để buông bỏ. Buông bỏ cái 

gì?  Buông  bỏ  thành  kiến  của  bạn,  buông  bỏ  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  bạn,  bạn  thảy  đều 

buông bỏ hết. 

Trong  đây  cái  chướng  ngại  lớn  nhất  mà  tôi 

cũng thường nói với bạn, đó là ái dục của bạn không 

thể buông bỏ, sở thích của bạn không thể buông bỏ, 

đây chính là vì sao khởi tâm động niệm tự tư tự lợi, 

gốc của tự tư tự lợi chính ngay chỗ này. Bạn phải nhổ 

đi cái gốc này thì bạn mới được cứu, gốc không nhổ 

đi, thì công phu làm sao có thể có lực? Chúng ta biết 

được  tâm  chân  thành  tốt,  tâm  của  chính  mình  thì 

không thật, nhưng biết mà không làm được, khởi tâm 

động niệm vẫn là nghĩ cho chính mình, đây là cội gốc 

của  chướng  ngại.  Chúng  ta  có  muốn  vãng  sanh  hay 

không? Rất muốn vãng sanh. Vãng sanh, cái thế gian 

này có thứ gì có thể mang đi? Không mang theo được 

bất  cứ  thứ  gì,  vậy  vì  sao  bạn  vẫn  còn  muốn  tham 



24 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



đắm? Buông bỏ mọi thứ, không nhiễm một trần, bạn 

mới  có  thể  được  đại  tự  tại.  Có  một  chút  nào  vướng 

bận,  có  chút  nào  không  thể  buông  bỏ,  tích  lũy  vô 

cùng, thì bạn không thể vãng sanh, thì bạn không thể 

thành  tựu.  Không  chỉ  hành  môn  không  có  lực,  giải 

môn cũng không thể làm được, giải môn đều không 

làm được.  Cho nên nhất định phải đem ý niệm tự tư 

tự lợi xả bỏ. Xả bằng cách nào? Khởi tâm động niệm 

nghĩ lợi ích của tất cả chúng sanh. Làm thế nào làm 

lợi ích cho tất cả chúng sanh? Nhất định phải tường 

tận, học Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát là vì tất cả chúng 

sanh.  Sống  ở  thế  gian,  không  vì  chính  mình,  ta  ăn 

cơm là vì chúng sanh, mặc áo cũng là vì chúng sanh, 

không có thứ nào mà không vì chúng sanh. Vì sao nói 

mặc  áo  ăn  cơm  là  vì  chúng  sanh?  Mặc  áo  ăn  cơm, 

thân  này  là  công  cụ  phục  vụ  chúng  sanh,  trước  tiên 

phải bảo dưỡng cái công cụ này cho tốt, cái công cụ 

này là thừa sự cho tất cả chúng sanh. Tuyệt đối không 

có một niệm vì chính mình. 

Mỗi  niệm  vì  chúng  sanh,  mỗi  việc  làm  đều  vì 

chúng sanh, đó chính là “Tuần lịch cúng dường chư 

Phật” [Khắp nơi cúng dường chư Phật]. Sự việc này 

phải  thực  tiễn  thế  nào?  Đây  là  đại  học  vấn,  đại  sự 

nghiệp.  Làm  thế  nào  thực  tiễn?  Làm  thế  nào  mới 

chân thật thừa sự cúng dường? Các vị nghe đến cúng 

dường  liền  đem  những  tiền  tài,  hương  hoa,  tràng 

phan,  bảo  cái,  mang  những  tài  vật  cúng  dường,  thì 

sai.  Đây  là  hình  thức,  không  phải  thật  chất.  Cúng 

25 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

dường  thật  chất  là  như  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  nói  rất  rõ 

ràng  với  chúng  ta  “Như  giáo  tu  hành  cúng  dường”. 

Cho nên bạn hiểu được câu nói “Như giáo  tu hành” 

bạn mới có thể chân thật làm được “Châu biến cúng 

dường”, cúng dường tất cả chư Phật, cúng dường tất 

cả chúng sanh, chúng sanh chính là chư Phật. 

Phật  ở  trên  kinh  dạy  chúng  ta  cái  gì?  Những 

việc  dạy  thì  quá  nhiều,  quy  nạp  lại  tổng  cương  lĩnh 

chỉ có ba điều là Giới-Định-Huệ tam học. 

Giới là dạy chúng ta đoạn ác tu thiện, “Chư ác 

mạc  tác  chúng  thiện  phụng  hành”.  Những  gì  là  ác? 

Sát đạo dâm là ác, vọng ngữ, hai lưỡi, ác khẩu, thêu 

dệt  là ác, tham-sân-si là ác;  Những gì là thiện? Trái 

ngược  lại  là  thiện,  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp, 

không  tà  dâm,  không  vọng  ngữ,  không  hai  lưỡi, 

không  ác  khẩu,  không  thêu  dệt,  không  tham,  không 

sân,  không  si,  đây  là  mười  thiện.  Đoạn  ác  tu  thiện, 

chúng ta có nỗ lực làm hay không? Chăm chỉ đi làm, 

chính là như giáo tu hành. Cho nên giới học, Phật dạy 

bảo chúng ta bắt tay vào từ 5 giới 10 thiện. Còn như 

bạn  5  giới  10  thiện  đều  trái  phạm,  vậy  thì  còn  học 

Phật cái gì? Hoàn toàn không tương ưng. Vậy thì cái 

tin đó là giả tin, không phải là thật tin. Thật tin, thì có 

lý nào mà không làm chứ? Bạn nói “Tốt! Ta thật tin”, 

nhưng thật tin cũng làm không được, làm không được 

do  nguyên  nhân  gì?  Vừa  rồi  mới  nói  tự  tư  tự  lợi 

không thể buông xả, ái dục ưa thích của bạn không xả 



26 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



bỏ,  cho  nên  bạn  không  làm  được.  Dù  rằng  bạn  biết 

được đây là việc tốt, phải nên làm, vẫn là không làm 

được, khi cảnh giới hiện tiền vẫn là sẽ trái phạm. Bạn 

nhất  định  phải  tìm  cho  ra  nguyên  nhân  không  làm 

được để trừ bỏ đi cái nguyên nhân này thì chẳng phải 

bạn  làm  được  rồi  sao?  Không  làm  được,  khổ,  làm 

được mới là thật an vui. 

Định,  Huệ  là  dạy  chúng  ta  phá  mê  khai  ngộ. 

Bạn  thấy  bạn  có  định  thì  liền  có  thần  thông.  Thần 

thông này có thể nhìn thấy người quá khứ vị lai, có 

loại  công  năng  đặc  dị.  Công  năng  đặc  dị  từ  đâu  mà 

có? Do thiền định mà có, công phu của định càng sâu, 

cái thấy của bạn càng rộng, thời gian thấy càng dài. 

Cho  nên  bạn  có  thể  thấy  quá  khứ  vị  lai,  bạn  có  thể 

thấy cõi này phương khác. 

Chúng ta nghe được rất nhiều nhà tiên đoán, họ 

nhìn thấy được, xem thấy sự việc của hai ngàn năm 

sau, xem thấy các khu vực của thế giới phương khác. 

Họ dựa vào cái gì có thể xem thấy? Nhờ sức định, họ 

nhìn  thấy  được,  chỉ  thấy  được  đương  nhiên,  không 

biết được sở  dĩ  nhiên. Cho nên cho rằng cái  tai nạn 

này là thượng đế trừng phạt thế nhân, thế nhân làm ác 

quá nhiều, thượng đế nổi giận trừng phạt. Đây là cách 

nhìn  của  họ,  đây  chính  là  chỉ  biết  đương  nhiên  của 

nó, mà không biết sở dĩ nhiên. Vì trong định của họ 

không có huệ, nếu như từ định khai huệ, họ liền biết 

việc  này  không  phải  là  thượng  đế  trừng  phạt,  do 

27 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

nguyên  nhân  gì?  Là  nghiệp  lực  chiêu  cảm,  sự  việc 

chính là như vậy. Tâm lượng vĩnh viễn là từ bi, vĩnh 

viễn là yêu người. Người phạm phải lỗi lầm, làm sao 

có thể nhẫn tâm dùng cái thủ đoạn này, để đối đãi với 

những  chúng  sanh đó?  Cho nên  tôi  nghĩ  Thượng đế 

tuyệt đối sẽ không làm việc như vậy, thượng đế cũng 

tuyệt đối sẽ không nổi giận. Vì sao vậy? Ông tu từ bi 

hỷ xả, làm sao ông có thể nổi giận? Nổi giận thì khởi 

lên cái tâm sân hận, đó là phàm phu, đó không phải là 

thánh nhân. 

Chúng ta đọc qua trong Phật kinh, trời Dục giới 

vẫn còn sân hận, trời sắc giới từ sơ thiền trở lên, thì 

không còn sân hận. Đại Phạm Thiên Vương, Ma Hê 

Thủ  La  Thiên  Vương,  đây  đều  là  vua  trời  sắc  giới, 

tâm địa của họ nhân từ. Chúng sanh tạo ác, tự nhiên 

phải  bị  đọa  lạc  ba  đường  chịu  quả  báo,  quả  báo  ba 

đường cũng là nghiệp lực chiêu cảm, tuyệt đối không 

phải thượng đế an bài, thượng đế tạo ra. 

Khi tôi giảng kinh những bài trước, đã cùng nói 

qua với các vị, lão nhạc phụ của lão cư sĩ Chu Kính 

Vũ  là  tiên  sinh  Chương  Thái  Viêm  làm  phán  quan 

cho  Đông  Nhạc,  ông  cảm  thấy  trong  địa  ngục  hình 

phạt cột đồng quá tàn nhẫn, liền thỉnh cầu Đông Nhạc 

đại đế bỏ đi cái hình phạt này. Đông Nhạc đại đế phái 

hai quỷ nhỏ dẫn ông đến hình trường để tham quan. 

Hai  quỷ  nhỏ  dẫn  ông  đi,  chỉ  cho  ông  hiện  trường 

ngay  chỗ  này,  ông  không  nhìn  thấy,  ông  mới  bỗng 



28 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



nhiên hiểu ra, đây là nghiệp lực chính mình biến hiện, 

cũng không phải là hình phạt của Đông Nhạc đại đế 

làm ra. Không cần nói là lòng trời nhân từ, tâm của 

những  quỷ  vương  trong  cõi  quỷ  cũng  nhân  từ,  căn 

bản  là  không  có  bày  ra  những  trừng  phạt  này,  sự 

trừng phạt đó là do ác nghiệp của chính mình, nghiệp 

lực biến hiện ra những hình cụ này, bạn ở nơi đó thọ 

tội,  bạn  làm  sao  có  thể  trách  người?  Chương  Thái 

Viêm vào lúc này mới bỗng nhiên hiểu ra, thì ra đều 

là  tự  làm  tự  chịu.  Cho  nên  nhất  định  phải  hiểu  rõ 

chánh lý, chánh lý là tự làm tự chịu, chúng ta chính 

mình không bằng lòng chịu cái hình phạt này, vậy thì 

bạn không nên tạo ra ác nghiệp thì được rồi, còn bạn 

muốn hưởng thụ thanh tịnh diệu lạc của chư Phật Bồ 

Tát, thì bạn y theo giáo huấn của Phật Bồ Tát mà làm, 

bạn nhất định sẽ đạt được. 

Cho  nên  nhất  định  phải  đem  chúng  sanh  đều 

xem thành chư Phật Như Lai để cúng dường, ta dùng 

tâm tốt đối với họ, họ dùng tâm ác đối với ta, họ nói 

ta khéo lừa dối, đầu óc có vấn đề, thường hay nhục 

mạ ta, lừa dối ta, thì phải làm sao? Chúng ta có cần 

quay lại đối phó với họ hay không? Hay là vẫn tiếp 

tục làm kẻ khờ? Tiếp tục để người khác lừa gạt? 

Học  Phật  phải  học giống  như  Phật,  giống như 

Bồ Tát, khờ tuy là khờ, khờ có trí tuệ cao độ, người 

khờ vẫn là có phước khờ. Có trí tuệ, có phước khờ, 

người khác xem thấy, cũng sẽ tôn kính bạn, tỉ mỉ mà 

29 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

xem qua, như khờ lại không khờ, nhất định phải làm 

được  giống.  Giống cái  gì?  Phải  làm  giống như  Phật 

Bồ  Tát,  Phật  Bồ  Tát  là  người  tốt  của  thế  gian.  Chư 

Phật Như Lai thị hiện ở thế gian đều không thể làm 

cho  tất  cả  chúng  sanh  vừa  lòng.  Ở  vào  cái  thế  gian 

hiện  tại  này  của  chúng  ta,  người  tán  thán  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật có, ngưỡng mộ Thích Ca Mâu Ni Phật 

cũng có, thế nhưng người hủy báng Thích Ca Mâu Ni 

Phật cũng không ít, người muốn tiêu diệt Phật pháp, 

loại người này cũng có. Cho nên làm sao có thể vừa 

được  lòng  người?  Đã  không  thể  vừa  được  hết  lòng 

người,  trong  lòng  chúng  ta  liền  hiểu  rõ,  không  luận 

chúng ta làm được tốt thế nào thì người hiểu lầm vẫn 

là có, người đố kỵ vẫn có, người tổn hại cũng có. Thế 

nhưng  vẫn  là  dùng  một  mảng  tâm  chân  thành,  một 

mảng  từ  bi,  để  đối  với  những  người  này,  phải  đem 

những  người  này  đều  xem  thành  chư  Phật  Bồ  Tát, 

đều  xem  thành  bạn  lành,  họ  đến  để  tiêu  nghiệp 

chướng cho ta. Người tán thán ta, trong lòng ta phải 

rõ ràng, phải tường tận, không thể sanh tâm hoan hỉ, 

tâm hoan hỉ cũng là phiền não, ở chỗ này học “Thanh 

Tịnh-Bình  Đẳng-Giác”.  Người  hủy  báng,  nhục  mạ, 

hãm hại  ta, ta ở ngay trong đó cũng phải  tu “Thanh 

Tịnh-Bình  Đẳng-Giác”,  chúng  ta  là  dùng  một  mảng 

chân thành, một mảng thiện ý, một mảng yêu thương, 

vô tư vì đại chúng phục vụ. Đây là chúng ta chân thật 

chuyển đổi lại. 


****** 

 

30 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 





(VCD 112) 

Chân thật chuyển đổi lại, vậy thì bạn chân thật 

là  người  học  Phật,  bạn  không  phải  là  giả  học  Phật, 

đích thực bạn là Phật tâm Phật nguyện, đức của Phật, 

hạnh  của  Phật.  Cho  nên  ngay  trong  mỗi  niệm  phải 

nghĩ đến Phật, thầy của trời người. 

Ngày nay chúng ta tổng đề mục ở ngay chỗ này 

 “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm” , chúng ta học cái 

này. Đây chính là Phật Bồ Tát, khởi tâm động niệm, 

lời nói việc làm, có thể vì xã hội làm ra tấm gương tốt 

hay không? Có phải là một tấm gương tốt chân thật 

hay không? 

Lý  sự  trong  chỗ  này,  đều  rất  là  sâu,  chúng  ta 

chính  mình  phải  nên  biết,  chính  mình  phải  chịu  nỗ 

lực,  chịu  làm,  biết  được  chính  mình  phải  nên  làm 

bằng cách nào. 

Tốt rồi, cái chương này chúng ta chỉ giảng đến 

đây thôi, mời xem tiếp nguyện thứ mười hai sau: 

 NGUYỆN  THỨ  12  -  Nguyện  quyết  định  thành  bậc 

 Chánh Giác] 

CHÁNH KINH: “Ngã tác Phật thời, sở hữu chúng 

sanh, sanh ngã quốc giả, viễn ly phân biệt, chư căn 

31 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

tịch  tĩnh.  Nhược  bất  quyết  định  thành  Đẳng 

Chánh  Giác,  chứng  đại  Niết  Bàn  giả,  bất  thủ 

Chánh Giác.” (12.  Định thành chánh giác nguyện). 

 [Dịch nghĩa: Lúc tôi thành Phật, tất cả chúng sanh 

 sanh  trong nước  tôi  xa  rời  phân  biệt,  các  căn  tịch 

 tĩnh. Nếu họ chẳng quyết định thành Ðẳng Chánh 

 Giác,  chứng  Ðại  Niết  Bàn,  thì  chẳng  lấy  Chánh 

 Giác]-  (Nguyện  thứ  12:  Quyết  định  thành  Chánh 

Giác)   

Cái chương này có một nguyện, nguyện thứ 12 

 “Định thành chánh giác” . Khi xưa tôi đã giới  thiệu 

qua  cái  nguyện  này  đã  từng  nói  qua,  đây  chính  là 

chứng  thư  của  A  Di  Đà  Phật  cho  người  niệm  Phật 

chúng  ta,  cái  đoạn  này  là  bảo  đảm  bạn  thành  Phật, 

bạn thấy pháp môn này thù thắng cỡ nào, thật không 

thể nghĩ bàn. 

“Định  thành  chánh  giác”.  Chúng  ta  không  thể 

thành  được  chánh  giác,  thực  tế  mà  nói  chính  là  vì 

không  thể  buông  xả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước. Chỗ này Ngài nói với chúng ta:  

Thứ  nhất:  “Viễn  ly  phân  biệt  chư  căn  tịch  tịnh” 

[Xa rời phân biệt, các căn tịch tĩnh.] 

Đây là được A Di Đà Phật bổn nguyện gia trì, 

cho  nên  thành  tựu  được  dễ  dàng.  Hiện  tại  chúng  ta 

vẫn chưa được vãng sanh, thế nhưng ngày nay chúng 



32 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



ta đọc kinh này, phát nguyện y theo phương pháp lý 

luận của kinh điển này mà tu học, thử hỏi xem, chúng 

ta  có  được  Phật  gia  trì  hay  không?  Có  được!  Phật 

chân thật gia trì chúng ta. 

Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  trong  “Viên  Thông 

Chương”  dạy  cho  chúng  ta  phương  pháp  niệm  Phật 

 “Gom nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục”.   “Chư căn 

 tịch  tịnh”   chính  là  “Gom  nhiếp  sáu  căn”,  “Viễn  ly 

phân biệt” chính là “Tịnh niệm liên tục”. Phật Bồ Tát 

đem  cái  diệu  pháp  này  truyền  cho  chúng  ta,  thế 

nhưng  chúng  ta  không  tiếp  nhận,  không  chịu  tiếp 

nhận.  Người  thượng  căn,  người  có  duyên  sau  khi 

nghe  rồi,  lập  tức  liền  tiếp  nhận,  lập  tức  liền  thừa 

nhận,  không  nên  nói  đợi  đến  thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc rồi mới “Viễn ly phân biệt”, hiện tại phải ly, 

“Các  căn  tịch  tịnh”.  Không  chỉ  “Phân  biệt”  ly  rồi, 

“Vọng  tưởng” cũng ly, “Chấp trước” cũng ly. Vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  chúng  ta  ở  ngay  trong 

phân biệt, phân biệt vừa ly, thì thảy đều ly hết. Việc 

này rất có đạo lý, nếu như chúng ta có thể lìa khỏi tất 

cả tâm phân biệt thì thiên  hạ thái  bình. Không phân 

biệt,  không  chấp  trước,  không  hoài  nghi,  ở  trên  đạo 

Bồ Đề liền thuận bưồm xuôi gió. 

 Tại  vì  sao  bạn  không  thể  cùng  ở  chung  với  mọi 

 người? 

Bởi  vì  phân  biệt,  từ  phân  biệt  khởi  lên  chấp 

trước, do chấp trước mà không thể ở chung với nhau, 

33 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

liền xảy ra đấu tranh, đấu tranh liền tạo tội nghiệp, tội 

nghiệp  chiêu  cảm  ra  là  khổ  báo  của  ba  đường.  Đây 

chẳng phải là tự làm tự chịu hay sao? 

Nếu như dùng tâm thanh tịnh để đối đãi, không 

có  phân  biệt,  cho  nên  họ  không  có  vọng  tưởng,  họ 

không  có  chấp  trước.  Ai  làm  đến  được?  Trước  khi 

Phật pháp chưa đến Trung Quốc, thì Trung Quốc đã 

có một người làm được, làm được rất viên mãn, đó là 

vua Thuấn làm đến được, cho nên trong  “Nhị thập tứ 

 hiếu”  9,    vua Thuấn được xếp hàng thứ nhất, ông là đại 

hiếu  viên  mãn,  ông  hiểu  được  hiếu,  ông  hành  hiếu, 

ông tận hiếu, đây là tấm gương tốt nhất của người tu 

hành  chúng  ta.  Chư  Phật  Như  Lai  tư  cách  của  các 

Ngài  như  thế  nào  thì  Đại  Thuấn  giống  như  vậy. 

Chúng ta từ trong ghi chép của lịch sử đều biết được, 

cha  mẹ  của  vua  Thuấn,  anh  em  của  Thuấn  là  cực 

đoan bất thiện, thậm chí mỗi giờ mỗi phút đều muốn 

hại chết ông. Thế nhưng ở ngay trong mắt của Thuấn, 

cha  mẹ  của  ông,  anh  em  của  ông  chính  là  chư  Phật 

Như Lai, thuần thiện  vô ác. Cái  quan  niệm này làm 

sao sanh ra? Không có tâm phân biệt mà sanh ra, ông 

không có phân biệt, tâm thuần hiếu, thuần hiếu chính 

là thuần là tâm thiện. Thuần là tâm yêu thương, thuần 

là tâm phục vụ. 

Đại  sư  Huệ  Năng  trong  “Đàn  Kinh”  nói  với 

chúng  ta   “Nếu  là  người  chân  chính  tu  hành,  thì 

 không  thấy  lỗi  thế  gian” ,  chính  là  cái  ý  này.  Tất  cả 



34 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



chúng sanh đều không có lỗi lầm, không hề có, đích 

thực  không  có  lỗi  lầm,  nếu  bạn  cho  rằng  họ  có  lỗi 

lầm, thì chúng ta chính mình đã thấy sai rồi, đã thấy 

lệch. Cho nên bạn phải thật có trí tuệ để quán sát, họ 

làm gì có lỗi lầm? Những hành vi đó của họ, không 

phải tùy thuận pháp tánh mà chính là tùy thuận phiền 

não. “Pháp tánh” cùng “Phiền não” là một không phải 

hai. Chỗ này trên kinh mọi người thường đọc  “Phiền 

 não  tức  Bồ  Đề,  Bồ  Đề  tức  phiền  não” .  Một  niệm 

giác,  “Phiền  não”  chính  là  “Bồ  Đề”;  Một  niệm  mê, 

“Bồ  Đề”  liền  thành  “Phiền  não”.  Họ  là  giác,  là  mê, 

đều  là  thị  hiện  cho  chúng  ta  xem,  là  giúp  chúng  ta, 

thành  tựu  chúng  ta,  họ  có  lỗi  lầm  gì  chứ?  Chúng  ta 

hiểu rõ cái đạo lý này, ở trên đạo là đi làm, đây là đạo 

Bồ  Đề  chân  thật.  Đây  là  53  tham  của  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”,  Thiện  Tài  Đồng  Tử  làm  được,  cho  nên 

Thiện  Tài  Đồng  Tử  một  đời  thành  Phật,  không  cần 

đợi  đến  đời thứ  hai.  Chúng  ta  phải  bắt  chước  Thiện 

Tài Đồng Tử, học tập Thiện Tài Đồng Tử, chúng ta ở 

ngay  trong  một  đời  này  nhất  định  thành  Phật,  vãng 

sanh  thành  Phật,  không  vãng  sanh  cũng  thành  Phật. 

Tôi nói cùng với mọi người mỗi câu nói đều là chân 

thật. 

Cho  nên  ngay  hiện  tại  chúng  ta  phải  làm  là 

“Viễn  ly  phân  biệt,  chư  căn  tịch  tịnh”,  Phật  ở  ngay 

chỗ  này  dạy  bảo  chúng  ta,  chúng  ta  phải  thật  làm. 

Ngày nay chúng ta sở dĩ không thể thành Phật, chính 

là  kinh  chỉ  đọc  thôi,  chỉ  nghe  thôi,  đó  chính  là  như 

35 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

trên  kinh  nói  “Không  liên  quan  gì  với  ta”.  Vậy  thì 

không  còn  cách  nào,  chúng  ta  đọc  được,  chúng  ta 

nghe được, phải hiểu nhất định có quan hệ với chúng 

ta,  ta  nghe  hiểu  rồi,  tường tận  rồi,  ta  nhất  định  phải 

làm theo. 

Các vị phải nên biết, phân biệt là quyết định sai 

lầm, không phân biệt, quyết định chính xác. Chư Phật 

Bồ  Tát  không  phân  biệt,  Đại  thánh,  Đại  hiền  không 

phân  biệt,  họ  ứng  phó  với  tất  cả  đại  chúng   “Hằng 

 thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức” . Hằng thuận cái 

gì? Thuận phân biệt của chúng ta mà phân biệt, còn 

chính mình không có phân biệt, thuận chấp trước của 

chúng sanh mà chấp trước, chính mình không có chấp 

trước, cho nên mới có thể viên mãn đạo Bồ Đề. 

Ngày  nay  chúng  ta  phiền  não  ở  chỗ  nào  vậy? 

Phiền não chính là chính mình thật có phân biệt, thật 

có  chấp  trước,  vậy  thì  phiền  phức  rồi.  Không  đem 

phân biệt chấp trước của chính mình buông xả, xả bỏ 

đi.  Phật  dạy  chúng  ta  buông  xả,  là  buông  xả  những 

thứ này, buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

của  chính  mình,  không  phải  buông  bỏ  của  người 

khác. Người khác thì sao? Người khác phải tùy thuận, 

tùy  thuận  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của 

người  khác;  Còn  buông  bỏ  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước của chính mình. Đây là trong tùy thuận thì 

là thành tựu công đức rồi. Trong tùy hỉ có công đức, 

thành tựu định huệ của chính mình. 



36 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 Tại vì sao phải tùy thuận chúng sanh? 

Không tùy thuận, thì chúng ta cảnh giới tu của 

chính mình không thể nâng cao. 

Tùy thuận cảnh giới không khởi tham ái. Tại vì 

sao không khởi tham ái? Chính mình không có vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, cho nên họ không khởi 

tham ái, cảnh giới của bạn nâng lên trên cao. 

Tùy  thuận  nghịch  duyên  ác  cảnh  không  khởi 

sân hận. Tại vì sao không khởi sân hận? Chính mình 

không có phân biệt, chấp trước, lại đưa cảnh giới của 

chính mình nâng lên cao. 

Các  vị  xem  thấy  Thiện  Tài  tham  phỏng  53  vị 

thiện  tri  thức,  mỗi  lần  thăm  viếng  một  người,  cảnh 

giới liền nâng lên một tầng: Đức Vân Tỳ Kheo là Sơ 

trụ, Hải Vân Tỳ Kheo là Nhị trụ, Diệu Trụ Tỳ Kheo 

là  Tam  trụ.  Mỗi  lần  tham  phỏng  một  người,  chính 

mình liền nâng cao một giai cấp. 53 tham viên mãn, 

Ngài thành Phật rồi, đây gọi là tinh tấn. 

Ngày nay chúng ta tu học, không thể ngày ngày 

nâng cao cảnh giới của chính mình, cái nguyên nhân 

này  do  đâu?  Ngày  ngày  nâng  cao  không  làm  được, 

nhưng mỗi  tháng nâng cao phải nên có. Thực tế mà 

nói những  người chúng ta mỗi  tháng nâng cao, phải 

nên có thể làm đến được, có thể mỗi tháng nâng cao 

cảnh giới của chính mình, thì tu học của bạn có niệm 

37 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

vui, chân thật thường sanh tâm hoan hỉ. Cho nên pháp 

hỉ  sung mãn, phải  có thể làm đến được, phải  có thể 

thực tiễn. 

Phân biệt, chấp trước không xả thì không được, 

cái thứ này là chướng ngại lớn. Chúng ta chính mình 

phải khẳng định chính mình là phàm phu, phiền não 

tập khí từ vô thỉ kiếp đến nay chưa đoạn. Đây là lời 

thật! Ở trong cảnh giới này, chúng ta muốn công phu 

của chính mình có lực chỉ  có một  phương pháp, “Y 

giáo  phụng  hành”.  Phật  dạy  chúng  ta  buông  xả, 

không buông xả được cũng phải buông xả, đây chính 

là khắc phục phiền não tập khí của chính mình. Nếu 

như  vẫn  là  y  theo  tùy  thuận  phiền  não  tập  khí  của 

chính  mình,  vậy  thì  bạn  không  còn  cách  nào,  công 

phu  của  bạn  nhất  định  sẽ  không  tiến  bộ.  Không 

những sẽ không tiến bộ, bạn còn sẽ thoái lui. 

Cho nên nếu muốn công phu tiến bộ, bạn phải 

khắc phục phiền não tập khí của chính mình, đem thị 

hiếu  của  bạn  bỏ  đi,  đem  cái  tham  ái  của  bạn  bỏ  đi, 

bạn ưa thích bất cứ thứ gì, thì phải đem cái ưa thích 

đó xả bỏ. 

Người  học  Phật  ưa  thích  tượng  Phật,  tượng 

Phật  cũng xả  bỏ.  Vì  sao  vậy?  Xem  thấy  tượng  Phật 

đó  khởi  tâm  tham.  Có  rất  nhiều  người  cúng  dường 

tượng  Phật,  cúng  dường  đồ  cổ,  đó  là  bảo  vật,  họ  ở 

ngay nơi đó sanh cái tâm tham, họ cho rằng giá trị đó 

rất  cao,  thậm  chí  khi  có  người  đến  thăm  viếng  đạo 



38 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



tràng của họ, thì họ đem giấu đi tượng Phật đó, không 

để  cho  người  khác  xem,  chỉ  có  bạn  thân  mới  được 

xem một chút, “Đây là bao nhiêu niên đại, mấy trăm 

năm, mấy ngàn năm”, những bảo bối đó mang ra cho 

ta  xem,  sau  khi  ta  thấy  rồi,  cũng  rất  gật  gật  đầu. 

Những người này họ có thành tựu hay không? Không 

thể  có  thành  tựu!  Tương  lai  họ  chết  đi  về  đâu  vậy? 

Khi  chết  rồi,  đi  vào  trong  cái  tượng  Phật  đó,  nếu 

trong tượng Phật đó là rỗng, chuột ở trong đó làm ổ, 

họ sẽ vào ở trong đó, nếu tượng Phật bằng gỗ, trong 

gỗ  thì  có  con  mọt,  họ  biến  thành  con  mọt.  Vì  sao 

vậy?  Do  tham  ái, không buông được.  Ưa thích  Phật 

kinh, trong Phật kinh cũng sẽ sanh ra mọt, tương lai 

sau  khi  chết  biến  thành  kiến,  biến  thành  gián,  biến 

thành  những  thứ  này,  mỗi  ngày  vậy  quanh  ưa  thích 

những thứ này, rất đáng sợ. 

Cho  nên  ái  dục  nếu  không  đoạn  mà  nói,  rước 

lấy phiền não họa hại vô cùng. Nếu bạn giác ngộ, thì  

chúng ta cúng tượng Phật, nên cúng một tượng Phật 

rất thông thường, tượng Phật không đến một xu là tốt 

nhất,  vì  thờ  cúng  nơi  đó  không  có  người  nào  muốn 

lấy. Bạn nói xem thật thoải mái, thật tự tại, làm gì mà 

lo lắng bất an đến như vậy. Cho nên phàm là tất cả đồ 

vật  quí  trọng,  người  ta  cúng  dường  tôi,  hiện  tại  tôi 

đều cúng dường hết. Tương lai ở nơi đây chúng ta có 

phòng  trưng  bày  thì  chúng  ta  đem  đến  nơi  đó,  ta 

chính mình không cần, xem cũng không cần xem, bày 

ra  cúng  dường  cho  một  số  người  khác  tham  quan. 

39 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Không có thứ nào là chính mình ưa thích, vậy thì tốt, 

mọi thứ đều buông xả, tâm của bạn mới thanh tịnh an 

lạc, mới tràn đầy trí tuệ. 

Ngài  Huệ  Năng  nói  “Thường  sanh  trí  tuệ”, 

thanh tịnh an vui thì thường sanh trí tuệ, tâm của bạn 

không  thanh  tịnh,  không  an  vui,  bạn  thường  sanh 

phiền não, bạn làm sao có thể thường sanh trí tuệ. 

Trong  đoạn  kinh  văn  then  chốt  ngay  chỗ  này, 

chính là “Viễn ly phân biệt, chư căn tịch tịnh”. Hiện 

tại  bạn  phải  nên  học.  Nhất  định  không  thể  nói,  thế 

giới Tây Phương Cực Lạc tốt, đến nơi đó mới “Viễn 

ly phân biệt, chư căn tịch tịnh”. Nếu vậy thì “tốt rồi”, 

thế giới Tây Phương Cực Lạc không thể đi, không thể 

vãng  sanh,  đó  vẫn  không  phải  là  uổng  phí.  Hiện  tại 

toàn tâm toàn lực mà làm, làm một phần có một phần 

thọ dụng, làm hai phần thì có hai phần thọ dụng, cái 

thọ  dụng  này  là  gì?  Sanh  đến  thế  giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc  nhưng  phẩm  vị  không  cao,  bạn  làm  được 

càng nhiều, thì bạn vãng sanh phẩm vị càng cao. Còn 

bạn hoàn toàn không làm, thì dù Phật rất từ bi, muốn 

tiếp  bạn  vãng  sanh  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc, 

phẩm vị hạ hạ phẩm cũng không được, bạn vẫn là oan 

uổng. Cho nên bạn luôn phải làm được một phần, làm 

một  phần  hạ  phẩm  hạ  sanh  vẫn  có  một  chỗ  ngồi, 

không thể nói không làm chút nào. Người đồng tâm 

này, tâm đồng lý này, cõi này phương khác đại khái 

đều gần như nhau. Cho nên chúng ta phải thông đạt, 



40 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



những nhân tình thế cố này, không thể một chút cũng 

không  làm,  phải  nên  phấn  đấu  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà 

làm, tranh thủ phẩm vị cao. 

 “Viễn  ly  phân  biệt” ,  ngày  trước  lão  cư  sĩ  Lý 

nói: Đây chính là nhà Phật đã nói “Giới cộng Định”. 

Còn   “Chư  căn  tịch  tịnh”   trong  đây  chính  là  “Định 

cộng Giới”. Cách nói này ý nghĩa cũng tốt, tam học là 

viên dung, tuy có thứ lớp, trong thứ lớp có viên dung, 

viên  dung  không  ngại  thứ  lớp,  thứ  lớp  không  ngại 

viên  dung,  chính  là  giáo  nghĩa  của  “Hoa  Nghiêm”. 

“Thứ  lớp”  “Viên  dung”  đồng  thời  cùng  làm,  “Viên 

giải, Viên tu, Viên chứng”, đây là người học Phật căn 

tánh viên đốn. 

Chúng ta học “Kinh Hoa Nghiêm”, học “Kinh 

Vô  Lượng  Thọ”,  thực  tế  mà  nói  đây  là  bồi  dưỡng 

giáo học căn tánh viên đốn tốt nhất. Hy vọng các vị 

đồng  tu  đọc  nhiều  nghe  nhiều,  có  nghi  phải  hỏi,  có 

chỗ nghi hoặc, nhất định phải hỏi. Vì sao vậy? Đoạn 

nghi mới có thể sanh tín, đoạn nghi mới có thể viên 

giải. 

Cổ  đức  cũng  thường  nói   “Chư  pháp  thật 

 tướng”.  Chúng ta đem nó đổi  ra thành một  câu nói, 

 “Chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh” .  Chân  tướng 

dáng vẻ ra sao vậy? Trên “Kinh Kim Cang”, Phật nói 

 “Tất cả pháp hữu vi, như mộng huyển bào ảnh” , đây 

là Thích Ca Mâu Ni Phật nói thật tướng các pháp với 

chúng  ta;  Lại  nói   “Như  lộ  cũng  như  điện” ,  cũng  là 

41 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

thật tướng các pháp:  

“Mộng huyễn bào ảnh” là ở trong sự tướng thì 

nói  “Ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng”  là 

“Mộng huyễn bào ảnh”. 

Còn  “Như  lộ  cũng  như  điện”  là  nói  “Thọ  giả 

tướng”, thọ giả tướng như lộ như điện. 

Câu kệ này chính là giải thích bốn tướng, bốn 

tướng là tất cả pháp tướng thế xuất thế gian. Nếu bạn 

chân thật thông đạt tường tận rồi, thì bạn làm sao còn 

phân  biệt,  thì  bạn  làm  sao  còn  chấp  trước?  Vì  sao 

vậy?  Tất  cả  tướng  này  là  hư  vọng,  “Phàm  sở  hữu 

 tướng, giai thị hư vọng” , đây mới là chân thật nhận 

biết thật tướng, chân thật tường tận. 

Cho  nên  thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  thiện  duyên 

ác duyên, đều là mộng huyễn bào ảnh. Tại vì sao chư 

Phật  Bồ  Tát  người  giác  ngộ,  các  Ngài  ở  trong  cảnh 

giới này vĩnh viễn các căn tịch tịnh? Chính là nói đối 

với những cảnh giới tướng này, vĩnh viễn không khởi 

tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp 

trước. 

Tôi nói bốn câu này, “Không khởi tâm, không 

động niệm là “Các căn tịch tịnh”, “Không phân biệt, 

không chấp trước”  là “Viễn ly phân biệt”.  Chúng ta 

phải chân thật đi làm. Chân thật đi làm, trong đây thọ 

dụng vô cùng. Học tập như vậy, nỗ lực tinh tấn như 



42 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



vậy. Phía sau nói: 

Thứ  hai:  “Nhược  bất  quyết  định  thành  Đẳng 

Chánh  Giác,  chứng  đại  Niết  Bàn  giả” -  [Nếu  họ 

chẳng quyết định thành Ðẳng Chánh Giác, chứng Ðại 

Niết Bàn], thì Phật “Bất thủ chánh giác” [Thề quyết 

không, ở ngôi Chánh Giác] 

Nguyên văn này chúng ta phải tỉ mỉ xem cho rõ 

ràng, không nên đến lúc niệm Phật niệm cả đời không 

thể vãng sanh, đến sau cùng trách A Di Đà Phật nói 

mà không giữ lời. Bạn không nên trách lầm A Di Đà 

Phật,  lời  của  A  Di  Đà  Phật  nói  được  rất  rõ  ràng, 

chúng  ta  không  thể  nhìn  sai,  không  thể  thấy  sai, 

không  thể  hiểu  lầm.  Phật  nói:   “Sanh  ngã  quốc  giả, 

 viễn  ly  phân  biệt,  chư  căn  tịch  tịnh”.   Đây  chính  là 

điều kiện vãng sanh. 

“Viễn  ly”,  “Tịch  tịnh”  đích  thực  có  trình  độ 

không như nhau, đó là công phu cá nhân không đồng 

nhau,  cho  nên  đây  là  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc 

phẩm  vị  có  khác  biệt.  Thế  nhưng  bạn  phải  biết  chỉ 

cần vãng sanh thì quyết định thành đẳng chánh giác, 

quyết định chứng được Phật quả viên mãn. A Di Đà 

Phật đưa ra cái bảo chứng này cho chúng ta, chúng ta 

phải nhận biết rõ ràng, phải chăm chỉ nỗ lực cầu sanh 

Tây phương Tịnh Độ. 

Đại  sư  Thiện  Đạo  giảng  48  nguyện,  Ngài  nói 

“Quyết định thành chánh giác nguyện”, “Quang minh 

43 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

vô  lượng  nguyện”,  “Thọ  mạng  vô  lượng  nguyện” 

“Chư Phật tán thán nguyện” và “Thập niệm tất sanh 

nguyện”.  Năm  cái  nguyện  này  là  chân  thật  nguyện 

của A Di Đà Phật. 

Phía  sau  “Quang  minh  vô  lượng”,  “Thọ  mạng 

vô  lượng”,  “Chư  Phật  tán  thán”,  đây  là  liên  kết  lại, 

chính là nguyện thứ 13-14-15 phía sau. 

Còn “Thập niệm ắt sanh” là nguyện thứ 18, đây 

là trung tâm của 48 nguyện. Đây là nguyện thứ nhất 

ngay trong 5 nguyện. Do đây có thể biết không chỉ A 

Di Đà Phật tất cả chư Phật Như Lai, chỉ có một tâm 

nguyện,  hy  vọng  tất  cả  chúng  sanh  sớm  ngày  thành 

Phật.  Nguyện  tâm  của  Phật  là  như  vậy,  ngôn  hạnh 

của Phật liền thực tiễn cái nguyện vọng này. Phật vì 

chúng  sanh  nói  pháp,  Phật  vì  chúng  sanh  làm  mô 

phạm, khuyên bảo tất cả chúng sanh, sớm một ngày 

hồi đầu, sớm một ngày giác ngộ, sớm một ngày làm 

Phật, chúng ta có thể hội được hay không? 

Chúng ta mắt nhìn chúng sanh hiện tại, không 

nên  nhìn  đại  chúng  thông  thường,  mà  chúng  ta  hãy 

quay  đầu  nhìn  lại  xem  đồng  tu  học  Phật  chúng  ta, 

đồng tu học Phật nhìn đồng tu xuất gia, đồng tu xuất 

gia lại xem lại chính bạn thân mình, chúng ta đối với 

danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần có buông xả 

hay  chưa?  Hay  vẫn  cứ  là  tham  luyến  nghiêm  trọng. 

Mỗi ngày nghĩ đến cái gì? Nghĩ đến những thứ này, 

phân biệt những thứ này, chấp trước những thứ này, 



44 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



thì làm sao có thể có được thành tựu? 

Hôm qua đồng tu chúng nam của lớp bồi dưỡng 

chúng ta dọn đến lầu hai của “Đỗ Thị từ đường”, nơi 

cửa lớn của họ Tiên Nhân Chưởng lại nở hoa, khánh 

chúc các vị an vui bất tận. Các vị đều là “Thiên nhân 

sư”  của  tương  lai,  cho  nên  những  thần  hoa  này  đến 

cúng  dường,  mỗi  một  đóa  hoa  đều  có  một  thần  hoa, 

các vị có thấy hay không? Có người xem thấy nói với 

tôi “Trong hoa có tiên tử”, họ đến cúng dường các vị. 

Sau khi các vị thấy rồi, các vị phải phát tâm, không 

nên  cô  phụ  nguyện  vọng  của  họ,  người  người  đều 

phát tâm, đương nhiên trong các vị quyết định sẽ có 

một hai người, nếu không mà nói họ cúng dường ai? 

Quyết định có một hai người, thế nhưng hy vọng các 

vị mỗi một người, tương lai đều là làm thầy làm tổ, 

thần hoa này liền hoan hỉ. Loại hoa đó mỗi lần nở đều 

có ý nghĩa, đều không phải là vô duyên vô cớ mà nở. 

Buổi  tối  hôm  qua  tôi  thấy  đã  nở  rộ,  các  vị  cũng  có 

nguyện,  hy  vọng  chánh  pháp  trường  tồn,  rộng  độ 

chúng  sanh.  Chánh  pháp  làm  thế  nào  có  thể  trường 

tồn? Có người chân thật y giáo tu hành, chánh pháp 

mới có thể trường tồn. 

“Y giáo tu hành”, câu nói này không đơn giản, 

ở  trên  kinh  Phật  dạy  chúng  ta  như  thế  nào?  Tuy  là 

năm  xưa  Phật  răn  dạy  là  hoàn  cảnh  của  3000  năm 

trước,  còn  ngày  nay  3000  năm  sau.  Cho  nên  hoàn 

cảnh  đời  sống  của  chúng  ta  hoàn  toàn  không  giống 

45 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

nhau,  tất  cả  đại  chúng  trong  xã  hội,  quan  niệm  tư 

tưởng cũng không hoàn toàn giống nhau. Thế nhưng 

những  nguyên  lý  nguyên  tắc  đó  của  Phật,  chúng  ta 

phải nên hiểu, tinh thần của Phật chúng ta phải thấu 

hiểu.  Nguyên  lý  nguyên  tắc  không  thể  thay  đổi, 

phương  thức  đời  sống  có  thể  thay  đổi,  tinh  thần  thì 

không thể thay đổi. 

Phật đối với tất cả đời sống vật chất, không có 

tham  luyến.  Chúng  ta  nghĩ  xem  chúng  ta  có  hay 

không? Phật đối với tất cả vật, tôi thường nói tất cả 

người,  sự,  vật,  quyết  định  không  có  ý  niệm  chiếm 

hữu, chúng ta có hay không? Đây đều là tổng nguyên 

tắc, bao gồm hết nguyên lý nguyên tắc. 

Phật chỉ là một cái tâm thuần túy lợi ích chúng 

sanh,  chúng  ta  có  hay  không?  Các  Ngài  đều  có  thể 

làm được, chúng ta có làm được hay không? Nơi nơi 

giúp đỡ người khác. Giúp đỡ người khác cái gì? Giúp 

đỡ  người  khác  giác  ngộ,  giúp  đỡ  người  khác  quay 

đầu. Chúng ta phải làm ra tấm gương cho người khác 

xem, để người ta xem thấy kiểu dáng này, thì mới có 

thể quay đầu. Còn  nếu như  kiểu  dáng của  chúng ta, 

cũng  giống  như  người  mê  hoặc  điên  đảo  như  đại 

chúng  trong  xã  hội,  thì  làm  sao  quay  đầu?  Có  quay 

đầu  thế  nào  cũng  phải  ở  trong  sáu  cõi,  cũng  không 

cách nào thoát khỏi ba đường ác. 

Đời sống của Phật đơn giản. Chúng ta ghi nhớ 

cái  nguyên  tắc  này  phải  trải  qua  đời  sống  thông 



46 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



thường đơn giản nhất, vậy thì đúng. Năm xưa  Phật ở 

đời ba y một bát, đây là đời sống rất đơn giản. Chúng 

ta ngày nay học Phật ở thời đại này, ngay trong hoàn 

cảnh đời sống của chúng ta, ba y một bát quyết định 

không đủ dùng, phải nhiều hơn một chút, nhiều hơn 

đủ để chúng ta sống được thì được rồi, không thể quá 

nhiều, quá nhiều, thì sai, quá nhiều phải xả, phải bố 

thí, phải cúng dường, phải hiểu được cái đạo lý này. 

Quyết định không thể thêm lớn lòng tham, chân thật 

đem “Tham-Sân-Si-Mạn” buông xả. Đây là  dạy bảo 

người thế gian. 

Tại vì sao chúng ta phải làm như vậy? Làm để 

cho  người  khác  xem,  hy  vọng  sau  khi  người  khác 

xem thấy họ có chỗ lĩnh ngộ, họ cũng có thể buông 

xả. Còn chúng ta chính mình mọi thứ biểu hiện đều 

không  thể  buông  xả  thì  làm  sao  bảo  người  khác 

buông  xả?  Tuy  là  trên  kinh  nói  bảo  người  ta  buông 

xả, nhưng người ta nghe rồi không phục. 

Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa giảng kinh nói 

pháp,  vì  sao  người  ta  tin  tưởng?  Phật  làm  được  rồi, 

nói được làm được. Cho nên người khác nghe rồi, bội 

phục.  Ngày  nay  chúng ta  nói  với  người  ta,  người  ta 

không phục, vì chúng ta không làm được. Lúc trước, 

ở  thời  đại  đó,  các  Ngài  dưới  gốc  cây  ngủ  một  đêm, 

ngày  nay  chúng  ta  làm  không  được,  khắp  nơi  hóa 

duyên, xây một đạo tràng, xây được cung điện hoa lệ, 

ai  ở?  Chính  mình  ở.  Sau  khi  tín  đồ  thấy  rồi  không 

47 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

phục. Tín đồ nói “Tôi cả đời khổ cực làm việc, chỉ ở 

một nơi nhà nhỏ, các người không làm mà có hưởng, 

ở được phòng tốt đến như vậy”. Tôi nghe tín đồ nói 

qua  ngay  trước  mặt  tôi,  họ  không  phục.  Tuy  không 

không phục, nhưng họ vẫn chịu ra tiền, đây là việc lạ. 

Chúng ta thường hay nghe được rất nhiều  âm thanh 

phản đối, là việc tốt, có thể nhắc nhở cảnh giác chính 

mình, cung cấp cho chúng ta làm tham khảo, chúng ta 

phải nên tránh. 

Cư Sĩ Giang Vị Nông ở trong Kinh Kim Cang 

giảng  nghĩa,  cho  người  xuất  gia  chúng  ta  một  kiến 

nghị, hy vọng người xuất gia thảy đều hồi phục chế 

độ  khất  thực,  Phật  pháp  liền  sẽ  hưng  vượng.  Khất 

thực, không nên sợ xin không được, xin không được, 

Phật  Bồ  Tát  sẽ  thị  hiện  đến  cúng  dường  bạn.  “Hư 

Vân  Lão  Hòa  Thượng  Niên  Phổ”,  các  vị  xem  thấy, 

Hư Vân Lão Hòa lúc đó bái sơn, ba bước một lạy, khi 

đi đến núi sâu không có một bóng người, bị bệnh, đói 

khát,  lúc  khó  khăn  thì  Bồ  Tát  thị  hiện.  Bồ  Tát  Văn 

Thù thị hiện thành một người ăn mày, gặp được Ngài 

trên  đường,  nhìn  thấy  Ngài  không  có  nước  uống, 

chính Bồ Tát mang nước cúng dường cho Ngài, cúng 

dường luôn cơm đã xin được của mình cho Ngài, chia 

cho  Ngài  ăn.  Tự  nhiên  có  Bồ  Tát  chăm  sóc.  Vì  vậy 

nước chỉ cần hết khát là đủ rồi, cơm chỉ cần trừ đói là 

đủ rồi, không cần cầu kỳ. Cầu kỳ liền khởi tâm tham. 

Nhất  định  phải  ăn  như  thế  này,  phải  ăn  như  thế  nọ. 

Thế là bạn lại có phân biệt, lại có chấp trước, lại có 



48 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



vọng  tưởng  rồi.  Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

lập  tức  hiện  tiền  ngay.  Lìa  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước  là  Phật  Bồ  Tát.  Khởi  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước, lập tức liền đọa lạc ngay. Cái ý niệm 

Phật Bồ Tát mới vừa khởi, niệm thứ 2 lập tức đọa lạc 

rồi, cho nên không dùng được. 

Chúng ta phải đề cao cảnh giác ở ngay chỗ này. 

Luôn  luôn  đề  cao  cảnh  giác,  đề  cao  cảnh  giác  mọi 

nơi, mỗi niệm đề cao cảnh giác, thì chúng ta một đời 

này  mới  có  hy  vọng.  Từng  giây  từng phút  phải  nhớ 

kỹ  “Nhìn  thấu,  buông  xả”.  Cái  tâm  đó  vừa  động 

niệm, muốn nghĩ thế này thế kia, chúng ta lại không 

có nhìn thấu, lại buông không được rồi. Nhìn không 

thấu,  buông  không  được,  thì  vĩnh  viễn  ở  ngoài  cửa 

Phật,  chưa  vào  cửa  chưa  nhập  môn.  Cho  nên  niệm 

Phật cũng không thể vãng sanh. Thật sự muốn vãng 

sanh, vẫn phải cần nhìn thấu buông xả, thật thà niệm 

Phật,  thì  người  này  mới  có  thể  thật  sự  vãng  sanh. 

Niệm  niệm  vì  người  khác,  dứt  khoát  không  nên  có 

một niệm vì bản thân. Bản thân niệm niệm phải làm 

tấm gương tốt cho người khác. 

Phật dạy chúng ta “Thọ, trì”. Thọ trì chính là y 

giáo phụng hành, tu hành như giáo. “Đọc tụng” Kinh 

mỗi ngày phải niệm. Hội trưởng Lý ở đây hộ trì Phật 

pháp,  quản  lý  cái  đạo  tràng  này,  ông  không  hề  thối 

tâm,  ông  hằng  ngày  đọc  “Kinh  vô  lượng  thọ”.  Tâm 

hạnh  tương  ưng,  vậy  mới  được  Phật  A  Di  Đà  chư 

49 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Phật Như lai hộ niệm, Long thiên thiện thần phù hộ. 

Ông  nghĩ  vì  ai  vậy?  Vì  đạo  tràng  này,  vì  đại  chúng 

đồng tu chúng ta, không phải vì bản thân ông. Vì bản 

thân  ông  thì  chắc  chắn  không  có  sự  cảm  ứng  thù 

thắng như vậy. Vì chúng sanh, sống là vì chúng sanh 

mà sống, chết cũng vì chúng sanh mà chết, đều là làm 

nên tấm gương tu học đẹp nhất. 

Cái tâm này vĩnh viễn thanh tịnh, các căn tịch 

tịnh, vĩnh viễn giữ thanh tịnh. Lìa phân biệt chính là 

bình  đẳng.  Thanh  tịnh,  bình  đẳng,  đó  là  giác  ngộ. 

Điều này chúng ta phải nhớ kỹ, phải cố gắng học tập, 

như  vậy  mới  có  thể  được  Phật  ở  đây  bảo  chứng, 

chúng  ta  chắc  chắn  vãng  sanh.  Sanh  đến  Tịnh  Độ, 

quyết định thành Phật, chúng ta phải tường tận, phải 

thấu  suốt,  công  phu  sở  dĩ  không  được  có  lực  là  do 

hiểu không được thấu triệt, không nỗ lực mà làm, tập 

khí phiền não xuất hiện mọi lúc, nó vẫn là đang làm 

chủ. Tùy thuận tập khí phiền não trải qua ngày tháng, 

thì khó. 

Cho  nên  chúng  ta  phải  làm  cuộc  chuyển  đổi 

lớn,  khắc  phục  khó  khăn  lớn  nhất  của  chính  mình 

 “Khắc kỷ tác thánh”10, không tùy thuận phiền não tập 

khí  của  chính  mình,  trái  ngược  lại  với  nó,  chúng  ta 

liền thành công. Còn vẫn cứ tùy thuận phiền não tập 

khí,  thì  khó.  Khắc  phục  từng  chút  từng  chút,  thí  dụ 

chúng  ta  ăn  cơm,  có  một  số  khẩu  vị  không  hợp với 

chính mình, khởi lên cái ý niệm này, chính mình lập 



50 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



tức nghĩ đến, thì sai rồi, ta lại đọa lạc. Hiện tại thức 

ăn của Cư Sĩ Lâm không tệ, hơn mười món ăn, không 

thích ăn thì bạn có thể không ăn, thích ăn thì ăn nhiều 

một chút, chính mình có thể chọn. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  khất  thực, 

không có cơ hội chọn, người ta cho mình thứ gì thì ăn 

thứ  đó.  Ngày  nay  chúng  ta  thường  đến  Cư  Sĩ  Lâm, 

mỗi  ngày đều đến Cư  Sĩ  Lâm để khất  thực, món ăn 

của  Cư  Sĩ  Lâm  ngon,  có  thể  lựa,  có  thể  chọn.  Bạn 

thấy  Phật  Bồ  Tát  ra  ngoài  khất  thực,  A  La  Hán  ra 

ngoài khất thực, không có lựa chọn. Phật Bồ Tát đủ 

từ bi đối  với chúng ta, xích độ mở rộng, có thể cho 

chúng  ta  lựa  chọn,  thế  nhưng  không  nên  ở  trong 

những món ăn này mà lựa chọn, vậy thì sai rồi, vậy 

thì  thật  quá đáng rồi. Tu hành ở chỗ nào mà tu? Tu 

ngay  trong  đời  sống,  lìa  khỏi  đời  sống,  bạn  đến  nơi 

nào để tu? Chúng ta mặc áo, ăn cơm, sử dụng, chỉ cần 

vừa đủ là được rồi, không nên đi chọn lựa quá đáng. 

Phải hiểu được cái  đạo lý này, phải biết tích phước, 

phải biết những đồng tu tại gia này đối với tứ sự cúng 

dường của chúng ta, đối với họ cũng phải khó khăn 

mới có được, không nên cho rằng tiền tài mà chúng ta 

có  được  là  dễ  dàng.  Bạn  phải  biết  họ  có  được  là 

không dễ, chúng ta phải vì họ tích phước, phải vì họ 

tiếc  phước,  quyết  định  không  được  lãng  phí,  quyết 

định  không  được  dùng  sai,  nếu  bạn  lãng  phí,  dùng 

sai, tội lỗi rất nặng. 

51 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Mọi  người  đọc  “Kinh  Địa  Tạng”  cũng  là  hàm 

hồ qua loa, chỉ mơ hồ mà đọc qua. Còn nếu chân thật 

tỉ  mỉ  mà  đọc  tụng, tùy  văn nhập quán,  bạn  liền  biết 

được  nhân  quả  là  đáng  sợ,  quyết  định  không  dám 

không tích phước. 

Bạn thấy đại sư Ấn Quang cả đời tiết kiệm tích 

phước, là một tấm gương tốt nhất cho người hiện đại 

của  chúng  ta.  Chúng  ta  xem  thấy  ở  trong  “Truyện 

Ký”, xem thấy không? “Văn Sao”, có rất nhiều người 

viết  có  liên  quan  đại  sư  Ấn  Quang,  chúng  ta  xem 

thấy, Đại  sư Ấn  Quang cả đời chân thành, đối  nhân 

xử thế tiếp vật, một chút hư ngụy cũng không có. Khi 

nói chuyện với người, mỗi câu nói chân thành, không 

có người phụng thừa. Xem thấy bạn làm được đúng, 

thì  tán  thán  bạn,  xem  thấy  bạn  làm  có  sai  lầm,  quở 

trách  bạn,  đều  là  giáo  huấn.  Cũng  có  người  làm 

không  đúng,  Ngài  không  nói  một  câu  nào,  đó  là 

nguyên  nhân  gì?  Lão  hòa  thượng  có  học  vấn,  có  tu 

dưỡng, nói rồi mà bạn chịu sửa, tôi nói cho bạn nghe, 

nói  rồi  không  chịu  sửa,  thì  không  nói.  Vì  sao  vậy? 

Nói rồi mà bạn không chịu sửa, nói ra là lỗi lầm. Còn 

như  họ  chính  mình  sai  rồi,  nói  rồi  họ  chịu  sửa,  mà 

bạn lại không nói, thì bạn sai rồi. 

Cho  nên  nói  chuyện,  những  lời  nào  nên  nói, 

những  lời  nào  không  nên  nói,  nhất  định  phải  hiểu 

được.  Chịu  cải  sửa,  người  chân  thật  tu  hành,  bạn 

không giúp cho họ, thì bạn có lỗi với  họ, còn không 



52 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



chịu sửa lỗi, không chịu tu hành, không ác nào không 

làm, nếu bạn nói với họ, thì bạn kết oán thù với họ, 

tương lai họ muốn báo thù bạn, đời đời kiếp kiếp kết 

oán sâu dầy với bạn, vậy thì bạn hà tất phải rước lấy 

cái phiền phức này? 

Các tổ sư đại đức có trí tuệ chân thật, đáng nói 

nên nói, không đáng nói thì mỉm cười, không nói bạn, 

họ không có tâm thiên lệch, họ chân thật gọi là tùy hỉ 

công đức. Cho nên tùy hỷ phải có trí tuệ, không có trí 

tuệ, không thể làm được việc này, có trí tuệ chân thật, 

có thiện xảo, tùy hỉ thành tựu vô lượng vô biên công 

đức,  không  luận  là  thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  thiện 

duyên ác duyên, đều là thành tựu công đức. Không có 

trí tuệ, không có thiện xảo, cái tùy thuận đó luôn luôn 

sẽ  rước  lấy  họa  hại  rất  lớn.  Cho  nên  học  Phật  then 

chốt vẫn là phải có trí tuệ. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ 

học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 


****** 

 





53 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



(VCD 113) 

 NGUYỆN THỨ 13 - Quang minh vô lượng. 

CHÁNH KINH: “Ngã tác Phật thời, quang minh vô 

lượng,  phổ  chiếu  thập  phương,  tuyệt  thắng  chư 

Phật, thắng ư nhật  nguyệt  chi  minh thiên vạn ức 

bội” (13. Quang minh vô lượng nguyện) 

 [Dịch  nghĩa:  Lúc  tôi  thành  Phật,  quang  minh  vô 

 lượng chiếu khắp mười phương vượt hẳn chư Phật, 

 hơn hẳn quang minh của mặt trời, mặt trăng ngàn 

 vạn ức lần] - (Nguyện thứ 13: Quang minh vô lượng)  

Cái đoạn này là nguyện thứ 13 -  “Quang minh 

 vô lượng nguyện”.  Cổ đức nói với chúng ta, nguyện 

thứ 13, cùng nguyện thứ 15 phía sau   “Thọ mạng vô 

 lượng”  chính là như chúng ta đọc được ở trên “Kinh 

Di Đà” mà Thế Tôn vì chúng ta giới thiệu A Di Đà 

Phật  ý  nghĩa  của  A  Di  Đà  Phật  là  “Vô  lượng  thọ”, 

“Vô lượng quang”. 

Trong lịch sử Trung Quốc, có hai vị Đại sư Huệ 

Viễn nổi tiếng: Một là vào thời đại Đông Tấn có Đại 

sư Viễn Công là sơ tổ của Tịnh Độ chúng ta; Hai là 

vào  thời  Tùy  Đường  cũng  có  một  vị  pháp  sư  Huệ 

Viễn, có địa vị rất cao, có tiếng tăm trong lịch sử Phật 

giáo là Tiểu Huệ Viễn. Đại sư Tiểu Huệ Viễn, Ngài 



54 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



đã chú giải cho “Kinh Vô Lượng Thọ”, gọi là  “Tịnh 

 Ảnh Sớ” . Trong chú giải của Ngài, chúng ta xem thấy 

ở  ngay  chỗ  hai  nguyện  này  Ngài  cho  rằng   “Quang 

 minh vô lượng”  cùng  “Thọ mạng vô lượng” , đây đều 

là nói Pháp thân. Cách nói này cũng nói được rất hay. 

Cũng  có  cổ  đức  nói,  hai  nguyện  này  là  Báo 

thân.  Thực  tế  mà  nói  ở  trên  cảnh  giới  quả  địa  Như 

Lai, ba thân là một thể, một tức là ba, ba tức là một, 

không chỉ báo thân pháp thân, ngay đến ứng hóa thân 

cũng  đều  là  thuộc  về  “Quang  minh  vô  lượng”  cùng 

“Thọ mạng vô lượng”. Cái  ý này ở “Pháp thân, báo 

thân” thì tương đối thể hội, còn ở “Ứng hóa thân” thì 

tương đối khó thể hội. Nếu  tỉ mỉ quán sát, tỉ mỉ mà tư 

duy thì có thể tường tận. Chúng ta xem kinh văn: 

Thứ  nhất:  “Ngã  tác  Phật  thời,  quang  minh  vô 

lượng” [Lúc tôi thành Phật, quang minh vô lượng].  

Hoằng  nguyện  của  Bồ  Tát  Pháp  Tạng,  Ngài 

phát ra, khi làm Phật phải có quang minh vô lượng. 

Bồ Tát thành Phật, thực tế mà nói đều có quang 

minh, thế nhưng quang minh là có hạn lượng, chỉ có 

A  Di  Đà  Phật,  quang  minh  là  vô  lượng.  Tại  vì  sao 

Như Lai ở trên quả địa có sự khác biệt lớn đến như 

vậy? Cái đạo lý này chúng ta phải hiểu, không luận là 

thế pháp, Phật pháp, từ đây cho thấy, luôn không rời 

khỏi nhân quả. 

55 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Từ đây các vị đồng tu, đặc biệt là các vị đồng tu 

học  giáo  lý,  nhất  định  phải  nên  hiểu,  lý  luôn  không 

ngoài tâm tánh, sự luôn không ngoài nhân quả. Pháp 

thân là lý, vậy không có lời nào để nói rồi, tất cả chư 

Phật  Như  Lai  nếu  lấy  pháp  thân  để  nói  thì  quang 

minh,  thọ  mạng  đích  thực  đều  là  vô  lượng.  Thế 

nhưng báo thân của Phật thì không như vậy, báo thân 

là gì vậy? Báo thân là sự, báo thân đích thực có thân 

tướng,  phàm  hễ  có  tướng,  tướng  trạng,  tướng  mạo, 

đều là thuộc về sự, sự không trái với nhân quả. Như 

Lai  ở  trên  quả  địa  trí  tuệ  không  như  nhau,  nguyên 

nhân chính  ngay chỗ này,  cái nguyện phát  ra không 

như nhau. 

Bồ Tát hoằng nguyện đích là sâu rộng vô hạn, 

thế nhưng nó có số lượng, cũng giống như chúng ta 

ngay  hiện  tiền  phát  nguyện  vậy,  nguyện  tâm  của 

chúng ta phát ra, thực tế mà nói quá nhỏ quá hẹp, mỗi 

nguyện  đều  là  vì  chính  mình,  cho  nên  không  thể 

thành tựu. Trên Phật kinh bạn đọc không sai  “Chúng 

 sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ” ,  nhưng  bạn  xem  thấy 

chúng sanh này không vừa mắt, xem thấy chúng sanh 

kia  ghét  bỏ.  Do  đây  có  thể  biết  bạn  đọc  đó  là  cái 

nguyện  của  người  khác,  không  phải  là  chính  mình, 

chính mình không có cái nguyện này. Cũng chính là 

như bình thường vẫn nói “Có miệng không có tâm”. 

Cho nên tu học của chúng ta, tóm lại mà nói đến sau 

cùng  đều  trống  không:  Nghiên  giáo  không  thể  khai 

giải,  cũng  chính  là  nói  bạn  không  hiểu  chân  thật 



56 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



nghĩa của Như Lai, tu hành công phu không có lực, 

không có công phu chân thật; Niệm Phật, không cần 

nói  không  có  được  nhất  tâm,  công  phu  thành  khối 

cũng  không  có  được.  Do  nguyên  nhân  gì?  Phát  tâm 

quá nhỏ, không hề phát ra cái tâm rộng lớn. 

Nếu như chúng ta phát tâm vì cái khu vực này, 

nhân dân ở trong cái khu vực này, chúng ta nhất định 

sẽ  tôn  trọng họ,  nhất  định  phải  yêu  thương họ,  nhất 

định  phải  dùng tâm chân thành chí  thiện đề đối  đãi. 

Vậy  thì  cái  tâm  lượng  này  không  xem  là  lớn,  bạn 

chẳng qua vì cái khu vực này. 

Mở rộng hơn vì một quốc gia, mở rộng lớn hơn 

vì  một  thế  giới,  nếu  như  có  thể  phát  tâm  vì  chúng 

sanh toàn thế giới mà tu học, chân thật đem tất cả tu 

học của chính mình, phụng hiến cho chúng sanh toàn 

thế giới. Dùng lời hiện đại mà nói vì chúng sanh toàn 

thế  giới  phục  vụ,  bạn  tất  nhiên  sẽ  tôn  trọng  tất  cả 

chúng sanh, thương yêu tất cả chúng sanh, giúp đỡ tất 

cả chúng sanh vô điều kiện. Cái thế gian này chủng 

tộc khác nhau rất nhiều, văn hoá khác nhau, tư tưởng 

khác nhau, phương thức đời sống khác nhau, tôn giáo 

tín ngưỡng khác nhau, bạn đều có thể bao dung. Bạn 

có tâm lượng lớn như vậy, ở một thế giới, chính một 

cái  địa  cầu,  vẫn  cứ  là  rất  nhỏ,  hay  nói  cách  khác 

chúng ta tu học không thể thành được việc lớn. 

Giáo khu của một vị Phật là tam thiên đại thiên 

thế  giới,  trong  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  có  bao 

57 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

nhiêu  địa  cầu?  Nói  ít  một  chút,  e  rằng  cũng  có  một 

trăm ức, chúng ta có thể có được tâm lượng lớn đến 

như  vậy  hay  không?  Cho  nên  có  rất  nhiều  Bồ  Tát 

phát  tâm  ở  nhân  địa,  phải  rộng  độ  chúng  sanh  đại 

thiên  thế giới, phát ra loại  nguyện này, tương lai họ 

thành  được  Phật  rồi,  quang  minh  của  họ,  chỉ  chiếu 

một đại thiên thế giới. Có mấy người có được cái tâm 

lượng  lớn  như  vậy,  tận  hư  không,  khắp  pháp  giới? 

Thực tế mà nói không xem trọng ở nơi nhân địa. 

Bồ Tát Pháp Tạng Ngài thông minh, Ngài có trí 

tuệ, Ngài có tâm lượng lớn, mỗi niệm là nghĩ chúng 

sanh pháp giới, hư không pháp giới vô lượng vô biên, 

tất cả  chúng sanh cõi  nước chư  Phật, Ngài đều phải 

phát  tâm  vì  họ  phục  vụ.  Cho  nên  Ngài  thành  Phật, 

mới có cái nguyện này “Quang minh vô lượng”. 

Chúng  ta  tưởng  tượng,  chúng  ta  có  hy  vọng 

tương lai thành Phật hay không? Thành Phật có giống 

như Phật A Di Đà hay không? Muốn giống như A Di 

Đà  Phật?  Bạn  phải  thật  phát  nguyện,  giả  thì  không 

được, không phải đem cái  nguyện này của A Di Đà 

Phật, mỗi  ngày đọc qua  mấy lần,  mỗi  ngày đọc qua 

một vạn lần. Cái nguyện của bạn chưa phát ra, cũng 

là  uổng  công,  cũng  không  có  ích  gì.  Phải  thật  phát 


nguyện, chân thật phát nguyện chăm sóc chúng sanh, 

dùng thái  độ như  thế nào để chăm sóc? Ở trên kinh 

đại thừa Phật nói được rất hay, ngay trong giới kinh 

của Bồ Tát, đều nói được rõ ràng đến như vậy, phải 



58 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



đem tất cả chúng sanh xem thành “Cha mẹ quá khứ, 

chư Phật vị lai” bạn phải có loại tâm này, thì đến khi 

bạn thành Phật rồi, bạn mới có quang minh vô lượng, 

bạn mới có thể phổ chiếu mười phương. Hay nói cách 

khác, sự việc này phải ở nơi chính bạn phát nguyện, 

phạm  vi  vì  chúng  sanh  phục  vụ  có  đến  bao  lớn,  có 

đến bao nhiêu sâu, có đến bao nhiêu rộng, tương lai 

thành  tựu  thì  hoàn  toàn  giống  y  như  vậy.  Cho  nên 

tâm  lượng  của  chúng  ta  không  lớn,  bề  mặt  phục  vụ 

của  chúng  ta  không  lớn,  không  đủ  độ  sâu,  chúng  ta 

tương lai thành tựu thì rất có hạn, thậm chí đến hoàn 

toàn không có thành tựu, không thể thoát khỏi sáu cõi 

luân  hồi  thì  không  có  thành  tựu.  Chỗ  này  chúng  ta 

phải  tường  tận,  chúng  ta  phải  học  tập  chỗ  này,  48 

nguyện, A Di Đà Phật chính mình nói, hay nói cách 

khác  chính  là  Ngài  chính  mình  báo  cáo,  thành  quả 

học tập của chính mình, làm mô phạm cho chúng ta, 

làm  tấm  gương  cho  chúng  ta,  chí  đồng  đạo  hợp,  tất 

nhiên  tương  lai  cùng  ở  chung  với  nhau,  cho  nên  tự 

nhiên  được  sanh  Tịnh  Độ.  Câu  phía  sau  này  rất  thù 

thắng. 

Thứ  hai:  “Tuyệt  thắng  chư  Phật”  [Vượt  hẳn  chư 

Phật] 

Cái ý này các vị phải nên thể hội được. Vừa rồi 

tôi  đã  nói  qua,  chư  Phật  tâm  lượng  ở  nơi  nhân  địa 

không lớn như Bồ Tát Pháp Tạng. Tuy nhiên, đối với 

phàm  phu  chúng  ta  mà  nói  thì  tâm  lượng  của  họ  là 

59 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

không  thể  nghĩ  bàn,  chân  thật  có  thể  phát  tâm,  vì 

chúng  sanh  đại  thiên  thế  giới  mà  phục  vụ.  Sự  việc 

này tôi nói đến đây các vị vẫn là rất khó thể hội. Thực 

tế  mà  nói  vẫn  là  không  có  được  thọ  dụng.  Nguyên 

nhân này do đâu? Chúng ta không thể buông xả tự tư 

tự lợi, chỉ cần có một chút, một chút ý niệm tự tư tự 

lợi  xen tạp  ở ngay  trong đó thì  tâm nguyện của bạn 

chính là hư vọng, thì không phải là thật. 

 Tại vì sao có thể có ý niệm tự tư tự lợi? 

Không nhận biết rõ ràng đối với chân tướng sự 

thật mới có thể sanh ra hiện tượng này, không hiểu rõ 

hư không pháp giới, tất cả chúng sanh là chính mình. 

Cho nên chúng ta đời đời kiếp kiếp dù có nhân duyên 

thù  thắng,  gặp  được  Phật  pháp,  thân  cận  Như  Lai, 

thân cận Bồ Tát vẫn cứ là không thể thành tựu, trước 

sau  đọa  vào  tri  kiến  phàm  phu,  học  Phật  vẫn  là  tạo 

nghiệp  luân hồi. Trên kinh  nói được quá nhiều, Thế 

Tôn  ở  trên  kinh  đại  thừa  gần  như  hội  nào  cũng  đều 

nhắc  đến  mấy  lần,  chúng  ta  cũng  nghe  đã  quen  tai. 

Tuy  là  quen  tai  nhưng  đích  thực  không  thể  thể  hội 

được chân thật nghĩa mà Như Lai nói, không thể hội 

được. 

Phật  nói  với  chúng  ta,  hư  không  pháp  giới  y 

chánh  trang  nghiêm  tất  cả  chúng  sanh   “Duy  tâm  sở 

 hiện,  duy  thức  sở  biến” ,  chúng  ta  có  thể  hiểu  hay 

không?  Nếu  như  bạn  chân  thật  hiểu  được  rồi  thì  ý 

niệm tự tư tự lợi của bạn, tự nhiên liền không còn. Vì 



60 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



sao  mà  không  còn?  Bởi  vì  hư  không  pháp  giới  y 

chánh trang nghiêm tất cả chúng sanh là chính mình 

thì làm gì còn có tự tư tự lợi, liệu còn vì cái thân thể 

này mà nghĩ hay không? Không thể nào có. Chúng ta 

ngày nay đối với câu nói quan trọng này, câu nói này 

các  vị  nếu  chân  thật  hiểu  được  rồi,  chân  thật  tường 

tận  rồi  thì  bao  gồm  tất  cả  kinh  luận  đều  không  cần 

phải đọc vì thiên kinh vạn luận chẳng phải nói sự việc 

này hay sao? Cho nên nếu sự việc này thấu hiểu rồi 

thì  gọi  là  đại  triệt  đại  ngộ,  thì  thành  tựu  rồi.  Phật 

khẳng định tất cả chúng sanh là chính mình, chúng ta 

không thừa nhận, bạn là bạn, tôi là tôi, giới hạn phân 

ra được rõ ràng. Đây chính là vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước  nghiêm  trọng  đang  làm  chủ,  làm  cho 

chúng  ta  mê  mất  đi  tự  tánh,  làm  cho  chúng  ta  vĩnh 

viễn không thấy được chân tướng sự thật. 

Cho nên tôi ngay trong lúc giảng dạy cũng đã 

nói qua nhiều lần  “Hư không pháp giới tất cả chúng 

 sanh là cùng một thể sinh mạng” . Cách nói này mọi 

người  dễ  dàng  nghe  hiểu,  lời  dễ  dàng  nghe  hiểu, 

nhưng ý nghĩ thì không dễ gì thể hội. Tuy nhiên, cách 

nói này so với “Pháp thân” trên kinh nói thì dễ hiểu 

hơn  rất  nhiều,  vì  “Pháp  thân”  chính  là  sự  việc  như 

vậy.  Cho  nên  phải  nên  biết  hư  không  pháp  giới  y 

chánh trang nghiêm là tâm tánh chính mình biến hiện, 

là tâm tưởng chính mình tạo thành. 

 “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh” .  Do  đó  thế 

61 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

giới  ngày  nay  có  rất  nhiều  tai  nạn,  từ  do  đâu  mà  ra 

vậy? Từ tâm tưởng sanh, tâm tưởng bất thiện, lời nói 

bất thiện, việc làm bất thiện, thì bạn phải gặp tai nạn. 

Đây  là  quả  báo,  đây  là  nói  sự  tướng.  Sự  không  rời 

khỏi nhân quả, nhân quả chính là tự làm tự chịu. Nếu 

như tâm thiện, lời nói thiện, việc làm thiện, ba nghiệp 

đều  thiện,  hoàn  cảnh  chúng  ta  cư  ngụ  liền  trang 

nghiêm,  hưởng  vô  số  phước  báo.  Cái  hưởng  phước 

đó  cũng  là  tự  làm  tự  chịu,  phước  không  phải  người 

khác  ban  cho  bạn, họa  cũng không  phải  người  khác 

mang  đến  cho  bạn,  họa  phước  đều  là  chính  mình, 

nghiệp lực thiện ác chiêu cảm đến. 

Ngày  nay  người  thế  gian  tạo  tác  nghiệp  bất 

thiện, phổ biến tạo tác nghiệp bất thiện, sự việc này 

thì  phiền  phức,  quả  báo  thật  đáng  sợ.  Nhưng  chúng 

sanh mê hoặc, không biết quay đầu, không biết phản 

tỉnh, cho rằng đây là tai hại tự nhiên, cho rằng chính 

mình  rất  là  bất  hạnh,  gặp  phải  tai  nạn  này,  nghĩ  hết 

cách  để  tránh  né.  Có  thể  tránh  được  hay  không? 

Không  thể  nào,  vì  sao  không  thể  nào?  Nghiệp  lực 

chính  mình  chiêu  cảm,  bạn  chốn  ở  chỗ  nào?  Chạy 

đến chỗ của Phật Bồ Tát, kéo cái vạt áo của Phật, vẫn 

là  phải  chịu  quả  báo,  Phật  không  thể  cứu.  Nếu  bạn 

cho  rằng  Phật  có  thể  cứu,  vì  Phật  đại  từ  đại  bi  nên 

chúng  sanh  không  có  bất  cứ  tai  nạn  gì,  có  vậy  thì  

Phật mới được gọi là từ bi, nếu như vẫn còn có một 

chúng sanh nào chịu khổ chịu nạn, từ bi của Phật Bồ 

Tát ở chỗ nào? 



62 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Các  vị  phải  nên biết,  sự  việc  này  Phật  Bồ  Tát 

cũng  không thể cứu, là bạn tự làm tự chịu. Phật  Bồ 

Tát  cứu  độ  chúng  sanh  hoàn  toàn  là  giáo  học,  các 

Ngài đem cái lý của tâm tánh, sự của nhân quả, giảng 

cho bạn nghe rõ ràng, giảng cho tường tận, bạn bỗng 

nhiên hiểu ra, thế là bạn ở ngay trong cảnh giới làm 

được chủ, thì bạn liền được đại tự tại. Đây chính là từ 

bi của Phật, đây là Phật chân thật độ chúng ta. 

Trong Phật pháp không có một chút mê tín nào, 

ngạn ngữ đã nói  “Giải linh hoàn tu hệ linh nhân”  11: 

Nhân  là  chúng  ta  chính  mình  tạo,  quả  đương  nhiên 

phải  chính  mình  nhận.  Nếu  chúng  ta  không  muốn 

nhận quả báo ác, vậy có phương pháp gì hay không? 

Phương pháp  thì  có,  phải  đổi  đi  cái  nhân  duyên,  thì 

quả báo liền không còn, bởi vì nó là duy thức sở biến. 

Người  thế  gian  chỉ  thấy  được  lẽ  đương  nhiên 

của tai nạn,  mà  không biết được sở  dĩ  nhiên  của tai 

nạn. Ngày nay phương Đông và phương Tây, người 

nay người xưa, người xem thấy tai nạn này rất nhiều, 

việc  này  chúng  ta  rất  rõ  ràng,  thế  nhưng  không  có 

phương pháp gì giải quyết. 

Phương pháp giải quyết ở trong Phật pháp, Phật 

dạy chúng ta làm thế nào giải quyết? Thay đổi tâm lý. 

Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam lúc trước giảng kinh thường 

hay khuyên bảo chúng ta  “Phải cải tâm”.  Ý của cải 

tâm  là  cải  ác  hướng  thiện.  Thực  tế  tâm  là  cái  gì? 

Chính là nói ý niệm, đem ý niệm ác đổi thành ý niệm 

63 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

thiện, dùng chân thành, thiện ý đối nhân xử thế tiếp 

vật. Cải đổi từ nơi nhân, khởi tâm động niệm là nhân, 

ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày  đối  nhân  xử  thế 

tiếp  vật  là  duyên.  Ta  cải  đổi  từ nơi  nhân,  cải  đổi  từ 

nơi  duyên,  ta  không  còn  dùng  như  ngày  trước,  ta 

dùng loại thái độ đó để đối nhân xử thế tiếp vật. 

Trong đối nhân xử thế tiếp vật việc quan trọng 

nhất,  Phật  dạy  chúng  ta  sáu  nguyên  tắc,  nhất  định 

phải  tùy  thuận  giáo  huấn  của  Phật  đà.  Việc  này  tôi 

thường  nói   “Không  nên  tùy  thuận  theo  ý  riêng  của 

 chính  mình,  tùy  thuận  theo  ý  của  chính  mình  nhất 

 định tạo nghiệp” . Vì sao vậy? Ý của chính mình đều 

là  tự  tư  tự  lợi,  khởi  tâm  động  niệm  việc  đầu  tiên  là 

nghĩ cho chính mình, có lợi ích gì cho ta hay không? 

Các  vị  phải  nên  biết,  loại  quan  niệm  này  mang  đến 

cho  chính  mình  họa  hại  vô  cùng.  Trên  “Kinh  Địa 

Tạng” nói rất hay  “Diêm Phù Đề chúng sanh, cử tâm 

 động  niệm,  vô  bất  thị  nghiệp,  vô  bất  thị  tội”  12 .   Ý 

niệm tốt, họ cũng là vì lợi ích của ta, luôn là đem lợi 

ích  của  chính  mình  để  ở  hàng  thứ  nhất,  đó  chính  là 

tội, đó chính là tạo nghiệp. Có mấy người biết được? 

Người  chân  thật  thông  minh,  người  chân  thật  giác 

ngộ,  người  chân  thật  quay  đầu  đem  cách  nghĩ  cách 

nhìn của chính mình buông bỏ, tùy thuận  giáo  huấn 

của  Phật  Bồ  Tát,  Phật  dạy  chúng  ta  làm,  chúng  ta 

chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  làm,  Phật  nói  không  nên  làm, 

chúng ta quyết định không nên làm. 



64 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 Việc thứ nhất chính là tâm lượng:  

Phật  dạy  chúng  ta  phải  mở  rộng  tâm  lượng, 

 “Tâm bao thái hư, lượng khắp pháp giới” . Đây chính 

là tâm lượng hoàn toàn giống như Bồ Tát Pháp Tạng 

khi ở nhân địa. Không có tâm lượng lớn như vậy, thì 

không  thể  thành  được  Phật,  còn  nếu  như  có  tâm 

lượng  lớn  như  vậy,  xin  nói  với  các  vị  hiện  tại  bạn 

khởi tâm động niệm, lời nói việc làm, đều là tu Phật 

hạnh, cao hơn so với Bồ Tát hạnh một cấp. Tại vì sao 

nói bạn tu là Phật hạnh? Vì bạn là Phật tâm. Tâm của 

Phật, hành vi của bạn đương nhiên là hạnh của Phật. 

Cho nên việc thứ nhất là phải mở rộng tâm lượng. 

Nếu  muốn  mở  rộng  tâm  lượng,  vậy  phải  đem 

chướng  ngại  phá  trừ,  chướng  ngại  chính  là  tự  tư  tự 

lợi. Phật dạy cho chúng ta phương pháp rất xảo diệu, 

dạy cho chúng ta sáu nguyên tắc, đó là:  

 Nguyên tắc thứ nhất bố thí. 

Bố thí chính là buông xả, buông xả cái gì? Trên 

kinh đại thừa thường nói “Bố thí độ san tham”. Gốc 

của phiền não là san tham, dùng phương pháp bố thí, 

làm  cho  san  tham  của  chúng  ta  cái  phiền  não  này 

buông xả, xả bỏ rồi, bố thí cái công phu này liền tu 

được viên mãn, đó gọi là bố thí Ba La Mật. Ý nghĩa 

của Ba La Mật chính là công đức viên mãn. Có một ý 

niệm vì chính mình, bố thí Ba La Mật liền không có. 

65 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Người thế gian, bao gồm trong sáu cõi hết thảy 

tất  cả  chúng  sanh  có  ai  mà  không  có  lòng  tham? 

Không có thì luôn là tham muốn, chính mình có rồi, 

thì không nỡ cho người khác, bỏn xẻn, vô lượng vô 

biên  tội  nghiệp.  Chính  là  từ  ngay  trong  ý  niệm  này 

mà  sanh  ra.  Cho  nên  đây  chính  là  cái  gốc  của  phiền 

não. 

Thế  Tôn  dùng  bố  thí  là  bài  thuốc  đầu  tiên,  là 

tùy  bệnh  cho  thuốc.  Chúng  ta  phải  nên  hiểu,  phải 

tường  tận,  phải  thật  làm  mới  được.  Món  đồ  chính 

mình rất ưa thích đem nó bố thí trước tiên. Ái dục, thị 

hiếu, thị là ưa thích, quyết định đối với tất cả pháp thế 

xuất  thế  gian,  quyết  định  không  có  tham  ái,  quyết 

định  không  có  ưa  thích.  Có  như  vậy  chúng  ta  mới 

chân  thật  có  thể  làm  đến  được  tùy  duyên  qua  ngày. 

Tùy  duyên  qua  ngày  là  phương  thức  đời  sống  của 

Phật Bồ Tát. Đời sống của chúng ta ngày nay là phan 

duyên,  không  phải  tùy  duyên.  Mỗi  niệm  đều  vẫn 

mong cầu thõa mãn dục vọng của chính mình, chúng 

ta vẫn dùng loại tâm lý này để học Phật, vậy thì làm 

sao  có  thể  đạt  được  thọ  dụng  của  Phật  pháp?  Đây 

cũng chính là nói Phật việc thứ nhất giáo huấn chúng 

ta, chúng ta không làm được, thì chúng ta còn có thể 

làm đến việc thứ hai sao? 

Sáu  cái  nguyên  tắc  này,  điều  sau  sẽ  khó  hơn 

điều trước, cũng chính là nói phía sau có thể bao gồm 

phía  trước,  phía  trước  không  thể  bao  gồm  phía  sau. 



66 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Cho nên tu hành phải bắt tay vào từ chỗ nào? Bắt tay 

vào từ bố thí. Bố thí là buông xả, buông xả tự tư tự 

lợi, buông xả tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

của  chính  mình.  Trí  tuệ  chính  chúng  ta  chưa  khai, 

trước khi trí tuệ chưa khai, hoàn toàn nghe vào giáo 

huấn của lão sư. Lão sư ở chỗ nào? Kinh điển chính 

là lão sư. Y giáo phụng hành. 

Cho  nên  “Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước”  điều  sau 

cùng dạy chúng ta   “Phát bồ đề tâm, Thâm tín nhân 

 quả, Đọc tụng đại thừa, Khuyến tấn hành giả” . Đây 

là  Thế  Tôn  dạy  người  tu  Bồ  Tát  đạo,  học  Bồ  Tát 

hạnh, bắt đầu từ phát tâm, phát tâm sau đó mới xây 

dựng tín tâm, chân thật tin tưởng nhân quả, thế xuất 

thế gian pháp đều không rời khỏi nhân quả. Chư Phật 

Như Lai, pháp giới nhất chân là nhân thuần thiện biến 

hiện ra. Nhân duyên của mười pháp giới rất là phức 

tạp,  thiện  ác  hỗn  tạp,  trong  mười  pháp  giới,  nếu 

hướng lên trên thì thiện nhiều ác ít, nếu hướng xuống 

dưới ác nhiều thiện ít, cõi địa ngục thuần ác vô thiện, 

sự việc chính là như vậy. 

Cho nên ngày nay chúng ta muốn chuyển biến 

cái tai nạn thế gian này thì phải làm thế nào? Như tôi 

đã từng nói  qua, tai nạn thế gian  này  từ đâu mà ra? 

Mọi  người  đều  nói  “Nhiều  người  tạo  ác  nghiệp  đến 

như  vậy  chiêu  cảm  đến”.  Lời  nói  này  dường  như  là 

không sai, trên thực tế lời nói này nói ra có vấn đề, 

bởi  vì  loại  quan  niệm  này  của  bạn,  bạn  chính  mình 

67 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

quyết định không chuyển đổi được nghiệp, bạn cũng 

không cách gì tránh được tai nạn này, nên gọi là tránh 

khỏi kiếp nạn. Cái gì là kiếp? Quan niệm sai lầm cho 

rằng ác nghiệp chúng sanh tạo, đây là quan niệm sai 

lầm.  Quan  niệm  chính  xác  là  gì?  Ác  nghiệp  chính 

mình tạo ra, đây là thật, là chính xác, vì sao vậy? 

Trên  kinh  Phật  nói,  mọi  người  đều  đã  nghe 

quen tai  “Y báo tùy theo chánh báo chuyển”.  Chánh 

báo  là  cái  gì?  Ý  niệm  của  chúng  ta  là  chánh  báo, 

ngoài ý niệm của ta ra thì cái thân thể này của ta cũng 

đều  là  y  báo,  ngoài  thân  ta  ra  bao  gồm  tất  cả  hoàn 

cảnh,  cũng  là  y  báo  của  ta.  Tất  cả  chúng  sanh  hữu 

tình là y báo hữu tình của chúng ta; Núi sông đất đai 

là y báo vô tình của chúng ta. Y báo là hoàn cảnh đời 

sống của chúng ta. Trong hoàn cảnh đời sống thông 

thường chúng ta nói, hoàn cảnh nhân sự là y báo hữu 

tình, hoàn cảnh vật chất là y báo vô tình. Đã là y báo 

tùy  theo  chánh  báo  chuyển  thì  vô  số  những  chúng 

sanh  đều  tùy  theo  tâm  của  ta  đang  chuyển.  Đây  là 

chánh lý. Khi chúng ta vừa giác ngộ, mới biết được 

cái ý niệm này của chúng ta sức mạnh rất lớn, không 

thể nghĩ bàn. 

Trong kinh Phật thường nói   “Tâm Phật chúng 

 sanh,  tam  vô  sai  biệt” .  Cái  tâm  đó  chính  là  ý  niệm 

của chính mình. Cho nên ý niệm của chúng ta có thể 

chuyển  nghiệp  báo  của  chúng  sanh,  có  thể  cải  thiện 

hoàn  cảnh  y  báo  của  chúng  ta.  Phải  cải  đổi  từ  ngay 



68 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



chỗ nào? Từ ngay chính bản thân mình mà cải, niệm 

của  bạn  thuần  chánh.  Phật  kinh  thường  nói  “Chánh 

niệm hiện tiền”. “Chánh niệm” giản biệt không phải 

“Tà niệm”. Vậy mà chúng ta đem tất cả lỗi lầm đùn 

đẩy cho người khác là “tà niệm”, tất  cả trách nhiệm 

chính mình gánh vác là chánh niệm.  Chúng sanh có 

khổ có nạn phải biết ta chính mình tu không được tốt, 

ta chính mình làm không được tốt, ý của của ta không 

tốt,  cách  nghĩ  cách  nhìn  của  ta  không  tốt,  cách  nói 

cách làm hoàn toàn sai. Được vậy thì con người này 

là  người  chân  thật  giác  ngộ,  từ  ngay  chỗ  này  quay 

đầu,  cải  lỗi  tự  làm  mới.  Về  trước  tại  vì  sao  không 

được tốt? Tùy thuận ý kiến của chính mình, tùy thuận 

phiền não tập khí của chính mình. Ngày nay chúng ta 

cải  đổi  lại, chúng ta quyết  định tùy thuận  giáo  huấn 

của Phật đà, y theo giáo huấn Phật Đà để tu hành, tu 

sửa hành vi sai lầm của chúng ta: Hiệu quả đầu tiên 

bạn có được là thân thể của bạn thay đổi, thân thể là y 

báo thứ  nhất, thay đổi  từ chỗ nào? Tướng mạo thay 

đổi,  tướng  mạo  của  bạn  sẽ  thay  đổi  được  rất  thanh 

tịnh, rất từ bi, hảo tướng. 

Cái  thứ  hai:  Thể  chất  của  bạn  chuyển  đổi,  rất 

nhiều  thứ  tật  bệnh  không  cần  phải  đi  trị  liệu,  nó  tự 

mình  khỏi  hết.  Đây  là  bắt  đầu  chuyển  rồi,  diện  mạo 

chuyển rồi, thể chất chuyển rồi. 

Cái thứ ba: Dần dần hoàn cảnh của chúng ta cư 

ngụ,  từ  từ  cũng  chuyển,  bạn  bình  lặng  mà  quán  sát, 

69 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

chân thật đang chuyển đổi. 

Cho nên chúng ta chính mình nếu không có cái 

nhận  biết  này,  không  có  cái  lòng  tin  kiên  định  này, 

làm  sao  có  thể  độ  chính  mình?  Chính  mình  mà  còn 

không thể độ thì bạn có năng lực gì để độ người khác 

chứ?  Chính  mình  không  thể  độ  mình  mà  nếu  muốn 

độ chúng sanh thì như trên Phật kinh thường nói  “Vô 

 hữu thị xứ”  13 .  Trước tiên phải có năng lực độ chính 

mình. Độ chính mình phải có nhận biết chính xác, có 

tín  tâm  kiên  định,  vậy  mới  có  thể  sanh  trí  tuệ  chân 

thật, trí tuệ thì có thể giải quyết vấn đề, từ thân đến 

hoàn  cảnh  bên  ngoài,  đến  hư  không  pháp  giới,  đều 

đang chuyển biến. 

Phải biết mỗi một người có cảnh giới của mỗi 

một người. Trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói rất hay, có 

cộng nghiệp, có biệt nghiệp. Biệt nghiệp ngay trong 

cộng nghiệp, cộng nghiệp ngay trong biệt nghiệp. Cái 

sự lý này cực kỳ tinh vi, chúng ta phải rất bình lặng, 

rất tỉ mỉ, mới có thể thể hội ra được. 

Tóm lại mà nói nhất định phải hướng Phật học 

tập.  Tạo  tượng  của  Phật  Bồ  Tát,  mỗi  này  chúng  ta 

cúng dường lễ bái, ý nghĩa chân thật của nó, là nhắc 

nhở  chúng  ta  phải  học  tập  với  Ngài,  vậy  chắc  chắn 

không có sai lầm. 

Tâm  nguyện  của  Bồ  Tát  Pháp  Tạng   “Tuyệt 

 thắng  chư  Phật”   siêu  thắng  chư  Phật,  cho  nên  quả 



70 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



báo của Ngài tự nhiên cũng siêu thắng chư Phật. Câu 

phía sau là thí dụ: 

Thứ ba: “Thắng ư nhật nguyệt chi minh, thiên vạn 

ức bội” [Hơn hẳn quang minh của mặt trời, mặt trăng 

ngàn vạn ức lần]  

Người  thế  gian  chúng  ta  có  thể  thể  hội  quang 

minh lớn nhất không thể vượt hơn nhật nguyệt. Thế 

nhưng  quang  minh  của  chư  Phật  Bồ  Tát  vượt  hơn 

nhật nguyệt, chúng ta chưa xem thấy. Việc mà chúng 

ta  chưa  xem  thấy  thì  quá  nhiều,  việc  mà  chưa  nghe 

được  cũng  quá  nhiều,  nhưng  không  thể  nói  không 

thấy thì là không có. 

Người  hiện  đại  ít  nhiều  nhận  qua  một  ít  giáo 

dục của khoa học, tôi nghĩ mọi người không dám có 

cách nói này. Vì sao vậy? Khoa học gia chứng minh 

cho  chúng  ta,  mắt  của  chúng  ta  có  thể  thấy  được 

quang là rất có hạn. Sóng của quang có rất nhiều loại, 

sóng dài, sóng ngắn tần suất không giống nhau, mắt 

thịt  chúng  ta  chỉ  ở trong  tần  suất  có  hạn,  chỉ  có  thể 

thấy được một tần suất rất nhỏ hẹp, dài hơn tần suất 

này  thì  không  thấy  được,  ngắn  hơn  so  với  tần  suất 

này  cũng  không  thấy  được.  Cho  nên  cái  chúng  ta 

không  thấy  được  thì  quá  nhiều.  Tai  nghe  âm  thanh 

cũng  là  như  vậy,  tần  suất  âm  thanh  cũng  không  có 

hạn lượng, chúng ta có thể nghe được, tần suất thấp 

hơn so với chúng ta có thể nghe thì không thể nghe 

được, cao hơn với tần suất này cũng không thể nghe 

71 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

được. Cho nên nói thứ mà chúng ta không thấy được 

quá  nhiều,  thứ  mà  không  thể  nghe  được  cũng  quá 

nhiều. Sóng quang của Phật, sóng âm Phật nói pháp, 

đích thực khắp hư không pháp giới, vậy mà ngày nay 

chúng ta không nhìn thấy, nghe không được, phải biết 

thiết  bị  này  của  chúng  ta  có  chướng  ngại,  năng  lực 

của sáu căn bị thoái hóa, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Bồ Tát Quán Âm muốn hiện  “Thiên thủ, thiên 

 nhãn”  14, đó là biểu pháp. Trên “Kinh Lăng Nghiêm” 

nói với chúng ta  “Bồ Tát lục căn hỗ dụng”  15. Sáu căn 

hỗ dụng hà tất phải thiên thủ thiên nhãn? Toàn thân 

đều là mắt, đều có thể thấy; Toàn thân mỗi một tế bào 

đều có thể nghe, cho dù sóng âm sóng quang như thế 

nào, Ngài đều có thể tiếp nhận được, làm gì cần phải 

thiên  thủ  thiên  nhãn.  Vậy  chẳng  phải  là  thêm  việc 

hơn hay sao? “Thiên thủ thiên nhãn” là biểu pháp nói 

với chúng ta mắt đến thì tay đến. Mắt đến là gì? Xem 

thấy chúng sanh khổ, cái thế gian này chúng sanh khổ 

nhiều, bạn thấy rồi. Sau khi thấy rồi thì tay phải đến 

liền, tay là cứu giúp họ, giúp đỡ họ. Đó là dạy chúng 

ta phải học tập với Bồ Tát Quán Thế Âm, xem thấy 

có người khổ nạn không thể không quan tâm đến họ, 

lập  tức  liền  phải  nghĩ  phương  pháp  để  giúp  đỡ  họ, 

nên gọi là đại từ đại bi cứu khổ cứu nạn, ý nghĩa là 

như vậy. 

Ngày nay toàn thế giới, chúng sanh các khu vực 

đều  có  đại  tai  đại  nạn,  chúng  ta  nghe được  từ  trong 



72 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



bản  tin,  xem  thấy  từ  trong  truyền  hình,  trên  đường 

truyền Internet, chúng ta có đưa tay ra cứu giúp hay 

không? Ngày nay chúng ta ở nơi đây tập hợp lại một 

nơi học tập “Kinh Vô Lượng Thọ” là vì chúng sanh 

khổ nạn toàn thế giới mà học tập, đó chính là chúng 

ta làm được. Niệm Phật đường chúng ta niệm Phật, là 

vì chúng sanh khổ nạn toàn thế giới, tiêu tai tiêu nạn 

mà  niệm.  Mỗi  câu  Phật  hiệu  hồi  hướng  cho  tất  cả 

chúng  sanh  khổ  nạn,  chúng  ta  ở  ngay  chỗ  này  học 

tập, mỗi câu mỗi chữ đều vì tất cả chúng sanh mà học 

tập, đây là chúng ta nhận được. Có lẽ có người nói, 

dường như bạn không có liên quan gì với sự thật này. 

Kỳ thật có liên quan mật thiết. Vì sao vậy? “Duy tâm 

sở  hiện,  duy  thức  sở  biến”,  tâm  tưởng  sanh  ra,  bạn 

phải hiểu được cái nguyên lý này, mới biết được tâm 

của chúng ta, niệm của chúng ta, khắp hư không pháp 

giới,  đích  thực  là  có  thể  giúp  đỡ  được.  Có  thể  giúp 

được  bao  nhiêu?  Đó  là  ở  tâm  địa  chân  thành,  thanh 

tịnh, từ bi của bạn, ở ngay nơi đó mà so. 


****** 

 

 

 

 

73 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 

(VCD 114) 



Ngay  trong  hoằng  nguyện  của  Pháp  Tạng, 

quang  minh,  thọ  mạng  vô  lượng,  là  vì  pháp  giới 

chúng  sanh  mà  phát  ra  hoằng  nguyện;  hay  nói  cách 

khác dùng cái  nguyện này để gia trì  hư  không pháp 

giới, tất cả chúng sanh khổ nạn; còn dùng lời hiện tại 

chúng  ta  mà  nói,  chánh  pháp  cửu  trụ,  phải  dựa  vào 

nguyện lực này. 

Cái nguyện lực này phải thực tiễn thế nào? Thế 

Tôn nói ở trong Kinh Đại Tập, Thế Tôn nói  “Thời kỳ 

 mạt pháp, Tịnh Độ thành tựu” . Sau khi chúng ta đọc 

rồi  liền  bỗng  nhiên  hiểu  ra,  đây  chẳng  phải  là  thực 

tiễn hai nguyện Quang, Thọ của Di Đà hay sao? Bổn 

kinh  này  cùng  trong  “Pháp  Diệt  Tận  Kinh”  lại  nói 

“Đây  là  tiên  đoán  của  Thế  Tôn,  pháp  vận  của  Thế 

Tôn, tổng cộng một vạn hai ngàn năm. Tương lai sau 

một  vạn  hai  ngàn  năm,  Phật  pháp  ở  thế  gian  này  bị 

tiêu  diệt”.  Vậy  thì  chúng  sanh  khổ  nạn  nhiều,  bao 

gồm tất cả kinh giáo đều tiêu diệt, nhưng “Kinh Vô 

Lượng Thọ” vẫn còn có thể ở thế gian thêm 100 năm. 

Vậy đây chẳng phải là hiển thị “Quang Thọ” của Di 

Đà hay sao? Đại nguyện ở nơi đây duy trì. Đây rất là 

hiển  nhiên,  100  năm  sau  cùng  căn  tánh  của  chúng 

sanh càng lúc càng yếu kém, “Kinh Vô Lượng Thọ” 

cũng  tiêu  mất,  thế  nhưng  sáu  chữ  hồng  danh  vẫn  là 

trụ  ở  đời  một  khoảng  thời  gian  dài  khi  kinh  giáo 



74 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



không  còn,  vẫn  còn  một  câu  “Nam  Mô  A  Di  Đà 

Phật” .  Chỉ  cần  chúng  sanh  gặp  được  câu  Phật  hiệu 

này,  chịu  niệm  một  câu  “A  Di  Đà  Phật” thì  đều 

trồng  được  thiện  căn.  Người  xưa  nói  lời  nói  này 

không sai, là có căn cứ, hoằng nguyện vì tất cả chúng 

sanh mà phát ra, tu hành vì tất cả chúng sanh làm mô 

phạm,  “Tác sư, Tác phạm” . 

Chúng  ta  làm  đệ  tử  Phật,  phải  có  thể  thể  hội 

thâm  tâm  của  Phật  tổ,  thể  hội  thâm  tâm  của  lão  sư. 

Người thế gian chúng ta, Phật nói hết lời khuyên bảo, 

chúng ta phải có thể thể hội được. Chân thật thể hội 

được rồi, thì phải chăm chỉ nỗ lực học tập. Chúng ta 

phải nên phát ra tâm nguyện giống như Phật Bồ Tát. 

Vì sao vậy? Bổn nguyện, hay nói cách khác Phật phát 

ra những nguyện này là tự tánh của chúng ta vốn sẵn 

đầy  đủ,  cho  nên  gọi  là  bổn  nguyện.  Chúng  ta  chưa 

kiến tánh, sau khi kiến tánh bỗng ngộ ra thì ra trong 

tự tánh vốn sẵn đầy đủ, tất cả đều là hiện thành. Ngày 

nay chúng ta mê mất đi tự tánh, mê mất đi căn bản, 

mê mất đi bản nguyện. 

Phật  Bồ  Tát  ngày  nay  từ  bi  dạy  bảo  chúng  ta, 

hoán tỉnh chúng ta, khiến cho chúng ta chân thật giác 

ngộ,  thì  ra  tất  cả  đều  là  chính  mình,  trong  tâm  tánh 

vốn  sẵn  đầy  đủ.  Học  Phật  không  gì  khác,  hồi  phục 

bản năng của chính mình mà thôi. Thiền tông thường 

nói  “Phụ mẫu vị sanh tiền bổn lai diện mục”  16. Học 

Phật  không  ngoài  đem  “Bổn  lai  diện  mục”  chính 

75 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

mình hồi phục lại, sự việc chính là như vậy. “Bổn lai 

diện  mục”  đó  chính  là  hư  không  pháp  giới  tất  cả 

chúng sanh vốn dĩ là chính mình, vốn dĩ là một thể, 

sự việc chính là như vậy. Cho nên không luận làm ra 

bất cứ thị hiện gì, trong đại kinh chúng ta thường đọc 

được, Phật Bồ Tát đại từ đại bi, vì tất cả chúng sanh 

tùy loại hóa độ, ứng cơ nói pháp. Cho dù là ở đường 

nào, thân phận thị hiện, không hề nói vì chính mình 

mà  vì  chúng  sanh  thị  hiện.  Học  giáo giảng  kinh  nói 

pháp, không phải vì chính mình, vì tất cả chúng sanh 

diễn  thuyết,  mỗi  niệm đều là vì  chúng sanh. Sau đó 

quay đầu lại nói với chúng ta “Vì chúng sanh mới là 

chân thật vì chính mình” hay nói cách khác vì chính 

mình là chân thật hại chính mình. Cái đạo lý này có 

mấy  người  hiểu?  Người  học  Phật  chúng  ta  dần  dần 

thể  hội  được  cái  đạo  lý  này:  Vì  chính  mình  là  tăng 

thêm  ngã  chấp,  tăng  thêm  san  tham,  tăng  thêm  vô 

minh,  đó  chẳng  phải  hại  chính  mình  hay  sao;  Vì 

chúng sanh mới là chân thật vì chính mình, vì chúng 

sanh bạn mới có thể buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đều là 

vì chính mình, cho nên vì chúng sanh mới có thể đem 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông bỏ; Vì tất cả 

chúng sanh, sáu loại  chướng ngại  lớn mới  chân thật 

có thể phá trừ: San tham là chướng ngại, bố thí có thể 

đem nó phá trừ; Ác nghiệp là chướng ngại, trì giới có 

thể đoạn trừ; Sân hận là chướng ngại, nhẫn nhục có 

thể phá trừ;  Giải đãi  là chướng ngại, tinh tấn  có thể 

phá  trừ;  Tán  loạn  là  chướng  ngại,  thiền  định  có  thể 



76 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



phá trừ; Ngu si  là  chướng ngại, Bát  Nhã có thể phá 

trừ. Phật dạy cho chúng ta sáu cái nguyên tắc tu học, 

phá  trừ  sáu  loại  chướng ngại  của  chúng  ta.  Sáu loại 

chướng ngại sau khi phá trừ, thì minh tâm kiến tánh, 

kiến  tánh  thành  Phật.  Ngày  nay  chúng  ta  sáu  loại 

chướng  ngại  này  vẫn  ở  ngay  trước  mắt,  không  trừ 

được  thứ  nào,  không  những  không  thể  trừ,  sáu  loại 

chướng  ngại  này  ngày  ngày  đang  thêm  lớn,  vậy  thì 

làm sao được? 

Cho nên trong tự tánh tuy là vốn đủ vô lượng 

quang  minh,  thế  mà  không lộ ra  chút  nào.  Cái  lộ  ra 

đều là vọng tưởng, là phiền não, là chấp trước, chúng 

ta sống ở trong đó, nghĩ lại xem đáng thương cỡ nào. 

Lại  nghĩ  lại  chư  Phật  Bồ  Tát  là  sống  ngay  trong  vô 

lượng  quang  minh,  các  Ngài  trải  qua  ngày  tháng  là 

sống  trong  vô  lượng  trí  tuệ.  Ngày  nay  chúng  ta  trải 

qua  ngày  tháng,  là  ngày  tháng  vô  lượng  phiền  não, 

trái ngược hoàn toàn. Chúng ta xem tiếp nguyện phía 

sau: 

 NGUYỆN THỨ 14- Quang minh soi đến được an vui. 

CHÁNH  KINH:  “Nhược  hữu  chúng  sanh,  kiến  ngã 

quang minh, chiếu xúc kỳ thân, mạc bất an lạc, từ 

tâm  tác  thiện,  lai  sanh  ngã  quốc.  Nhược  bất  nhĩ 

giả,  bất  thủ  Chánh  Giác”.   (14.   Xúc  quang  an  lạc 

nguyện). 

 [Dịch nghĩa:  Nếu có chúng sanh thấy quang minh 

77 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 của tôi chiếu chạm vào thân, không ai là chẳng an 

 vui,  từ  tâm  làm  lành,  sanh  về  cõi  tôi.  Nếu  chẳng 

 được vậy, chẳng lấy Chánh Giác] - (Nguyện thứ 14: 

Quang minh soi đến được an vui)  

Đây là nguyện thứ 14. Hai câu sau cùng là tổng 

kết  hai  nguyện  này.  Đây  là  chương  thứ  7,  cư  sĩ  Hạ 

Lão hội tập là đem cương mục tổng cương đều gồm 

kiêm  hết,  hội  tập  rất  hay,  cương  24  chương,  mục  là 

48 nguyện. Hai nguyện 13, 14 là trong chương thứ 7. 

Hai câu  “Nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác” , này 

là tổng kết hai nguyện 13,14 này. 

 “Nhược hữu chúng sanh, kiến ngã quang minh, 

 chiếu  xúc kỳ thân, mạc bất an lạc, từ tâm tác thiện, 

 lai  sanh  ngã  quốc” [Nếu  có  chúng  sinh,  thấy  được 

Quang  -  Minh,  chiếu  chạm  thân  mình,  đều  được  an 

lạc, tâm từ hành thiện, sanh về nước con. Nếu không 

như nguyện, không thành Chánh Giác.]  

Thứ  nhất:  “Nhược  hữu  chúng  sanh,  kiến  ngã 

quang minh” - [Nếu có chúng sanh thấy quang minh 

của tôi] 

Lời  nói  này  là  thật,  then  chốt  này  là  ở  chữ 

“Kiến”. “Kiến” là “Chánh tri, chánh kiến”, chúng ta 

có  thấy  được  quang  minh  của  Phật  hay  không? 

Quang minh của Phật không nơi nào không có, nhưng 

chúng ta không thấy được. Không thấy được vậy thì 

phải mong cầu phương tiện để có thể thấy, vì không 



78 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



có  phương  tiện,  thì  không  thể  nào  khế  nhập  được 

chân  thật.  Cho  nên  Phật  pháp rất  xem  trọng  đối  với 

phương  tiện  khéo  léo,  là  pháp  môn  không  hai  giáo 

hóa chúng sanh, phương thức giáo hóa chúng sanh là 

quan trọng, chúng ta dần dần khế nhập thứ lớp. 

Vậy  Phật  quang  ở  chỗ  nào  vậy?  Chính  là  bổn 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  này.  Chúng  ta  từ  trong  kinh 

này  mà thấy, đây là phương tiện tối sơ. Cũng giống 

như đốt đèn vậy, trước tiên bạn đốt cháy tiêm đèn lên, 

sau đó dần dần đốt lên, càng cháy thì ánh sáng càng 

lớn, càng lúc chiếu được càng xa. Kinh này là  “Tinh 

 tinh chi hỏa”  17, từ ngay chỗ này mà bắt tay vào, kinh 

này  mỗi  câu  mỗi  chữ  tràn  đầy  trí  tuệ,  vô  lượng  vô 

biên trí tuệ. Bạn có thể thấy được không? Không thấy 

được. 

Chúng ta xem thấy chú giải của những tổ sư đại 

đức  xưa  nay,  những  chú  giải  đó  chính  là  các  Ngài 

thấy được cái “Quang” này. Quang huy dần dần mở 

rộng ra, mỗi một người phạm vi mở rộng tuyệt nhiên 

không như nhau, đều có thể làm giá kính cho chúng 

ta, đều có thể làm tư liệu cho chúng ta tham khảo. 

Chúng  ta  ở  chỗ  này   “Kiến  ngã  quang  minh” 

[Thấy được Quang - Minh]:  “Ngã”  dùng cái chữ này 

rất hay, song quan ngữ. Từ trên mặt chữ mà nhìn, cái 

chữ “Ngã” này là Bồ Tát Pháp Tạng, còn ý nghĩa sâu 

hơn một tầng là chính “ta”. Phía sau nói:  

79 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Thứ  hai:  “Chiếu  xúc  kỳ  thân”  -  [Chiếu  chạm  vào 

thân] 

Chân thật chiếu kiến. Chúng ta chính mình xem 

chính mình thì không dễ gì thấy được, còn xem người 

khác, sau đó lại xem chính mình, vậy thì dễ dàng xem 

thấy, rất rõ ràng. 

Thí  dụ  như  xem  gương  vậy,  có  người  nào  mà 

mỗi ngày không xem gương vài lần? Tại vì sao phải 

xem  gương?  Chính  mình  không  thể  xem  thấy  chính 

mình,  còn  ngay  trong  gương  có  thể  xem  thấy  chính 

mình.  Bạn  có  nghĩ  đến  hay  không?  Bao  gồm  tất  cả 

cảnh giới đều là gương, gỡ đi tấm gương, bạn không 

hề biết được cái ý nghĩa này. Tất cả người sự vật, khi 

chúng ta tiếp xúc, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu 

trần  bên  ngoài,  chính  là  soi  gương.  Mục  đích  soi 

gương để làm gì? Vẫn không phải là trang điểm chính 

mình mà là đem cấu uế trên mặt chính mình rửa cho 

sạch sẽ. Sáu căn chúng ta tiếp xúc với cảnh giới sáu 

trần bên ngoài, bạn phải phóng đại quang minh, đem 

những ô uế trong sáu căn của chúng ta, cũng phải tẩy 

rửa  cho  thật  sạch,  thì  chẳng phải  sáu  căn  thanh  tịnh 

rồi sao? Cho nên sáu căn thanh tịnh không nhiễm một 

trần. Nếu bạn không tìm một tấm gương để soi chiếu, 

bạn làm sao biết được sáu căn của bạn chỗ nào đã bị 

ô nhiễm? 

Các vị phải nên biết, cảnh giới sáu trần là một 

tấm gương: Nếu không biết soi, cảnh giới sáu trần ô 



80 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



nhiễm  đi  sáu  căn;  biết  soi,  cảnh  giới  sáu  trần  giúp 

chúng ta thanh khiết sáu căn, để sáu căn ở trong cảnh 

giới sáu trần không nhiễm một trần. Có như vậy bạn 

liền được an vui, ba độc không còn, thân tâm liền an, 

thị  phi  nhân  ngã  không  còn,  “Tham-Sân-Si-Mạn” 

không còn. Vì sao không còn? Phật quang chiếu rọi. 

 Cái gì là Phật quang? 

Trong kinh điển đã nói vô tận trí tuệ, chúng ta 

đọc  rồi  khai  ngộ.  Quang  của  Phật,  chúng  ta  tiếp 

quang  của  Phật,  đem  quang  của  tự  tánh  chính  mình 

dẫn khởi ra, dường như tiếp lấy ánh sáng của người 

khác,  nhóm  lên  cái  ánh  sáng  của  chính  mình  vậy, 

chính là cái ý này. Còn chúng ta không tiếp lấy Phật 

pháp, trí tuệ của chúng ta dựa vào năng lực của chính 

mình  để  khai  mở,  thì  thật  khó,  tương  đối  không  dễ 

dàng.  Phương  pháp  duy  nhất  chính  là  nhờ  vào  Phật 

quang, dùng trí tuệ của Phật, khải phát trí tuệ tự tánh 

của chúng ta. Trí tuệ quang minh của tự tánh chúng 

ta,  cùng  tự  tánh  quang  minh  Bồ  Tát  pháp  tạng  chư 

Phật Như Lai, không hề khác biệt. Vì sao vậy? Chúng 

ta đồng một tự tánh. 

Ở trên kinh Phật nói rất hay  “Mười phương ba 

 đời chư Phật, cùng đồng một pháp thân” . Cùng đồng 

một pháp thân chính là cùng đồng một tự tánh. Cho 

nên nói cùng đồng một thể sinh mạng. Có người nào 

mà không có quan hệ với chúng ta? Có việc nào mà 

không có quan hệ với chúng ta? Có vật nào mà không 

81 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

có quan hệ với chúng ta? Cái thâm nghĩa này, hiện tại 

người hiểu được chân thật càng ngày càng ít. 

Giáo  học  của  Phật  pháp  không  gì  khác  hơn, 

chính là nói rõ những chân tướng sự thật này: Chân 

tướng sự thật của quan hệ người với người; Cũng là 

chân  tướng  sự  thật  của  quan  hệ  người  với  đại  tự 

nhiên,  với  tất  cả  vạn  vật;  Người  với  thiên  địa  quỷ 

thần. Thông thường chỉ nói đến chỗ này, nói đến chỗ 

này là giáo dục thế gian; Còn giáo dục của Phật pháp 

phải nói đến tâm tánh, phải nói đến căn nguyên của 

vũ  trụ,  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  từ  do 

đâu mà có? Đó chính là giáo học của Phật pháp. 

Triệt để làm cho rõ ràng, làm cho tường tận rồi, 

sau  đó  bạn  mới  có  thể  chân  thật  thấy  được  Phật 

quang. Không những thấy được Phật quang của A Di 

Đà Phật, Phật quang của bổn sư Thế Tôn, Phật quang 

của mười phương ba đời tất cả chư Phật, bạn đều có 

thể  cảm  nhận  được,  cùng  quang  minh  tự  tánh  của 

chính mình dung hợp thành một thể, vậy đương nhiên 

liền an lạc. Kiến tư, trần sa, vô minh đều hết, bởi vì 

những thứ này là từ trong vô minh biến hiện ra. Vô 

minh bị Phật quang, bị tự tánh quang minh chiếu phá, 

vô minh phá rồi, cho nên trần sa, kiến tư đương nhiên 

đoạn  hết,  một  chút  cũng  không  tồn  tại.  Ngày  nay 

chúng  ta  gọi  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

không có bóng nào. 



82 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Thứ hai: “Mạc bất an lạc” - [Không ai là chẳng an 

vui] 

Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  là  tất  cả 

nghiệp nhân của khổ, nhân khổ đoạn hết rồi, quả khổ 

đương  nhiên  không  tồn  tại.  Cho  nên  bạn  an  vui,  an 

vui là cái ý này. Câu này là tự thọ dụng. Hai câu phía 

trước, thực tế mà nói chính là nhà Phật gọi là phá mê 

khai  ngộ.  “Chiếu  xúc  kỳ  thân” [Chiếu  chạm  đến 

thân]  thì  khai  ngộ  rồi,  bạn  thấy  được  trí  tuệ,  cũng 

chính  là  nói  trí  tuệ  chân  thật  của  bạn  hiện  tiền,  bạn 

giác  ngộ  rồi,  bạn  được  an  vui,  phá  mê  khai  ngộ,  lìa 

khổ được vui, chẳng phải là ý nghĩa của câu nói này 

hay sao? Thế nhưng hiện tại vấn đề chúng ta không 

ngộ được. 

 Vậy phải làm sao để ngộ? 

Xin nói với các vị phương pháp đơn giản nhất 

để  giác  ngộ,  niệm  A  Di  Đà  Phật  chính  là  giác  ngộ. 

Lời nói này là lời chân thật, Phật pháp rất đơn giản, 

nghĩa  lý  rất  sâu  rộng.  Nếu  như  bạn  thật  đọc  kinh 

không thể khai ngộ, nghe giảng cũng không thể khai 

ngộ,  bạn  liền  một  lòng  một  dạ,  lão  thật  trung  thực 

niệm Phật, niệm qua 3 năm 5 năm, hoặc là 8 năm 10 

năm, thì  khai ngộ, nhưng bạn phải thật niệm. 

 Làm thế nào mới gọi là thật niệm Phật? 

Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  dạy  cho  chúng  ta   “Gom 

83 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 nhiếp  sáu  căn,  tịnh  niệm  liên  tục” ,  đó  là  thật  niệm, 

vậy thì mới hữu dụng. Còn một mặt niệm Phật, một 

mặt khởi vọng tưởng, vậy thì không dùng được, niệm 

Phật  mà  không  thể  khai  ngộ,  không  thấy  được  Phật 

quang. Cho nên khi niệm Phật, phải vạn duyên buông 

bỏ, bao gồm tất cả vọng niệm thảy đều phải buông bỏ, 

bất cứ việc gì đều không nên để ý đến, không nên quản 

nó, nhất tâm niệm Phật, nó có cảm ứng. Cái cảm ứng 

này  chính  là  thường  nói   “Một  niệm  tương  ưng  một 

 niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật” . Cái 

công phu này, chính là một câu phía sau đã nói. 

Thứ ba: “Từ tâm tác thiện”-[Từ tâm làm lành] 

   Cái  gì  là  thiện?  Tối  thiện  không  gì  hơn  niệm 

Phật. “Từ tâm” là đại từ đại bi, vì tất cả chúng sanh 

niệm  Phật,  không  phải  vì  chính  mình,  vì  minh  tâm 

kiến tánh mà niệm Phật, quyết không phải là cầu phú 

quý trời người, quyết không phải là cầu danh vọng lợi 

dưởng. Vì minh  tâm kiến  tánh, đó chính là vì  tất cả 

chúng sanh. Vì sao? Vì tất cả chúng sanh là tâm tánh 

hiện ra, cũng là tâm tánh biến hiện, cho nên vì minh 

tâm kiến tánh chính là chân thật vì tất cả chúng sanh. 

Đây  là  từ  chính  ngay  ta  mà  nói,  chúng  ta  cần  phải 

hiểu được cái đạo lý này. 

Cho nên các vị ngày nay muốn giúp đỡ người 

khác  vượt  qua  tai  nạn  lớn  này,  bạn  nhất  định  phải 

phát tâm giúp đỡ tất cả chúng sanh giống y như ta để 

cùng  đồng  vượt  qua  tai  nạn  lớn  này.  Bạn  không  có 



84 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



cái tâm này thì không hữu dụng, bạn muốn cứu chính 

mình  cũng  cứu  không  được.  Chỉ  lo  chính  mình, 

không  lo  người  khác,  nhất  định  bị  người  khác  kéo 

xuống  nước.  Phấn  đấu  quan  tâm  người  khác,  đồng 

thời cũng là quan tâm chính mình. 

Chư Phật Bồ Tát thiên kinh vạn luận đều là như 

vậy mà dạy chúng ta, chúng ta không thể không hiểu, 

không thể không biết. Chúng ta sống ở thế gian, vì tất 

cả chúng sanh mà sống, chúng ta chết cũng vì tất cả 

chúng  sanh  mà  chết.  Sanh  tử  đều  vì  chúng  sanh, 

không vì chính mình, chính mình liền không có sanh 

tử. Đây gọi  là học Phật, đây gọi  là học Bồ Tát, đây 

gọi là  “Từ tâm tác thiện” , sự lý đều kiêm đến. 

Cho  nên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  toàn  bộ  “Hoa 

Nghiêm” nếu bạn muốn hỏi trong Kinh Hoa Nghiêm 

là nói cái gì? Chính là một câu đối 8 chữ trên giảng 

đường chúng ta  “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm”.  

Đó  chính  là  “Hoa  Nghiêm”,  vì  người  không  hề  vì 

chính mình. Chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường 

ngày  từng  li  từng  tí,  “Vi  nhân  sư”  là  “Gương  mẫu, 

“Phạm”  là  “Mô  phạm”,  vì  tất  cả  chúng  sanh  làm  ra 

một tiêu chuẩn tốt, làm ra một mô phạm tốt, một bộ 

“Kinh  Đại  Phương  Quang  Phật  Hoa  Nghiêm”  chính 

là nói đến sự việc như vậy. Vì tất cả chúng sanh làm 

ra tiêu chuẩn tốt, làm tấm gương tốt, con người này 

chính  là  Phật,  chính  là  Bồ  Tát.  Nếu  chúng  ta  muốn 

học Phật, học Bồ Tát, phải  ở ngay chỗ này  mà học. 

85 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Nếu không biết thì đọc “Kinh Vô Lượng Thọ”, xem 

qua A Di Đà Phật Ngài có cách làm như thế nào? 48 

nguyện  là  tâm  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật,  cũng  là 

hành  trì  của  A  Di  Đà  Phật,  chính  là  “Tác  sư,  Tác 

phạm”.  Cho  nên  người  xưa  nói  “48  nguyện  mỗi 

nguyện đều là vì độ chúng sanh”, mỗi nguyện hỗ trợ 

lẫn nhau. Chính là nói 48 nguyện bất cứ nguyện nào, 

đều  bao  gồm  47  nguyện  khác  trong  đó.  Cho  nên 

nguyện  đó  của  Ngài  mới  viên  mãn,  cái  nguyện  đó 

mới chân thật, cái nguyện đó mới sanh ra sức mạnh 

không thể nghĩ bàn, có thể phổ nhiếp pháp giới chúng 

sanh. Đây cũng chính là nói tâm tánh tương ưng với 

pháp giới tất cả chúng sanh, bất cứ chúng sanh nào, 

có  duyên  gặp  được  kinh  điển  này,  họ  có  thể  tu  học 

như  lý  như  pháp,  họ  liền  có  thể  khế  nhập  cảnh  giới 

của A Di Đà Phật, cùng với tâm nguyện giải hành của 

A Di Đà Phật hoàn toàn tương ưng, cũng có thể giống 

như  Di  Đà  “Từ  tâm  tác  thiện”  [tâm  từ  hành  thiện]. 

Cho nên cầu phía sau này của Ngài rất là hay. 

Thứ tư: “Lai sanh ngã quốc” [Sanh về cõi tôi] 

Đây  là  nói  rõ  “Từ  tâm  tác  thiện”.  Cái  “thiện” 

này phải làm được viên mãn, phải làm ra thành tích, 

nhất  định  phải  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Nếu  như  không 

phải  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  “Từ  tâm  tác  thiện”,  cái  

“thiện” này không viên mãn. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật,  nghe  giáo  huấn 

của  Phật,  tùy  thuận  Phật  hạnh,  chúng  ta  xả  mình  vì 



86 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



người,  mỗi  niệm  vì  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ.  Ghi 

nhớ  chính  mình  phải  đem  cái  công  đức  này  hồi 

hướng cầu sanh Tịnh Độ. Đây cũng chính là nói, ta vì 

tất cả chúng sanh phục vụ, không cầu bất cứ thứ gì, 

chỉ cầu vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc. Liệu 

có  được  không  vậy?  Quyết  định  được!  Dựa  vào  cái 

gì? Dựa vào cái nguyện 14 này, Phật chính là nói như 

vậy  mà.  Trong  cái  nguyện  này,  nhân  quả  rất  là  rõ 

ràng, trước tự độ rồi sau đó độ người: Trước chuyển 

mê  thành  ngộ,  đó  là   “Kiến  ngã  quang  minh,  chiếu 

 xúc  kỳ  thân” ,  chuyển  mê  thành  ngộ;  Quả  báo  là  lìa 

khổ  được  vui   “Mạc  bất  an  lạc” ,  đây  là  chính  mình 

thành  tựu;  sau  khi  chính  mình  thành  tựu,  giúp  đỡ 

người khác  “Từ tâm tác thiện”, “Lai sanh ngã quốc”  

là hai cái tương đồng. Ta chính mình muốn cầu sanh 

Tịnh  Độ,  ta  cũng  phải  giúp  tất  cả  chúng  sanh  cầu 

sanh Tịnh Độ. Cho nên hai câu sau này là song quan, 

chính mình cùng chúng sanh đều phải cầu sanh Tịnh 

Độ  mới  được,  “Từ  tâm”  chúng  ta  viên  mãn,  “Tác 

thiện” cũng viên mãn. 

Nếu  như  quý  vị  không  thể  vãng  sanh  Tây 

Phương Tịnh Độ thì các vị phải nên biết, thì “Từ tâm 

tác  thiện”  này  là  cái  thiện  cực  nhỏ.  Vì  sao  vậy? 

Không  ra  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi.  Cái  thiện  không  ra 

khỏi sáu cõi luân hồi là thiện nhỏ, nhiều nhất là chẳng 

qua  bạn  được  hưởng  phước  báo  trời  người,  phước 

báo trời người dài lâu nhất cũng chẳng qua là tám vạn 

đại kiếp. Tám vạn đại kiếp phước báo hưởng hết rồi 

87 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

thì như trên kinh Phật nói nhất định phải đọa lạc. Đọa 

vào  đâu  vậy?  Xem  trên  Phật  kinh  thì  thật  đáng  sợ, 

đều là đọa địa ngục. Chỗ này người thế  gian thường 

nói   “Trèo  càng  cao,  té  càng  nặng” .  Phật  nói  trên 

kinh người trời Tứ Thiền (trời Tứ Không càng không 

cần phải nói) sau khi chết rồi phần nhiều là đọa vào 

ba đường ác, đọa địa ngục. Nếu đọa lạc đến ba đường 

mà vào trong địa ngục rồi, thọ mạng ở nơi đó còn dài 

hơn so với tám vạn đại  kiếp. Bạn nói  xem cái  thiện 

đó có thể xem là thiện hay không? Ngay trước mắt cự 

ly  ngắn  xem  ra  dường  như  là  thiện,  nhìn  ở  nơi  sâu 

hơn,  thì  không  thiện.  Cho  nên  chúng  ta  giúp  người, 

khuyên  bảo  người,  nhất  định  phải  lấy  Tịnh  Độ  làm 

chỗ quay về, đây mới là chân thiện. 

Tịnh  Độ  quay  về,  chúng  ta  chính  mình  phải 

chân thật tu Tịnh Độ thì người ta mới tin tưởng. Còn 

khuyên người ta cầu sanh Tịnh Độ nhưng chính mình 

không chịu cầu sanh Tịnh Độ thì người ta xem thấy 

bạn  như  vậy,  bạn  là  người  có  vấn  đề  “Anh  gạt  tôi, 

anh không thành thật”. Chính mình phải tu Tịnh Độ, 

chính mình muốn tu Tịnh Độ, phải thật làm người ta 

mới tin tưởng. Dùng lời hiện tại mà nói: 

Tịnh Độ thanh tịnh nên:  

 Việc thứ nhất: Tâm thanh tịnh. 

Đối nhân xử thế tiếp vật ngay trong cuộc sống 

thường ngày, mỗi niệm đều là tâm thanh tịnh, quyết 



88 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



định không hư ngụy, quyết định không ô nhiễm hay 

nói  cách  khác  quyết  định  không  vì  chính  mình.  Vì 

chính mình thì ô nhiễm. Chúng ta ở ngay trong cuộc 

sống thường ngày, còn có tâm danh lợi, còn có tâm 

nhân ngã, còn có ý niệm khống chế người và sự vật, ý 

niệm chiếm hữu tất cả người sự vật, chúng ta liền bị ô 

nhiễm.  Hoàn  toàn  buông  bỏ,  sáu  căn  rất  thanh  tịnh, 

một trần không nhiễm. 

 Việc thứ hai: Sau đó “Tịnh niệm tương tục” 

“Tịnh niệm”: Mỗi  niệm đều là tâm thanh tịnh, 

trong tâm thanh tịnh không chút ô nhiễm xen tạp nào, 

thì gọi là tịnh niệm; “Tương tục” là không gián đoạn. 

Tâm như vậy cầu sanh Tịnh Độ, đó là quyết định 

được  sanh,  chúng  ta  ở  đây  làm,  đó  là  công  phu  chân 

thật. Bạn chân thật mà làm, xin nói với các vị ở trong 

đây an vui không gì bằng. Làm gì như hiện tại trải qua 

thật là đáng thương vậy, trải qua thật là thống khổ. Vì 

sao  bạn  đáng  thương  như  vậy?  Bạn  không  buông  xả. 

Bạn buông xả thì an vui, thì tự tại. Cho nên nói đến nói 

lui, vẫn là nói một câu thành thật “Tự làm tự chịu”. 

Chúng  ta  ở  lầu  bốn  nơi  đây  tượng  Thiên  thủ, 

thiên  nhãn  Quán  Âm  đã  làm  xong,  các  vị  đều  xem 

thấy, mỗi một người đều sanh tâm hoan hỉ. Cư sĩ Lý 

nói  với  tôi,  trên  cây  cột  của  mái  đình,  thiếu  hai  câu 

đối.  Các  vị  đồng  tu  mọi  người  đều  nên  làm  ra,  đưa 

đến  cho  tôi  xem,  chúng  ta  mọi  người  đều  tham  dự, 

89 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

bình  đẳng  mà.  Thế  nhưng  nguyên  tắc  của  đối  liễn 

nhất định phải khế cơ, phải khế lý. 

Phải khế cơ, hay nói cách khác nhất định phải 

có  quan  hệ  mật  thiết  với  hoàn  cảnh  hiện  tiền  của 

chúng ta, nếu đôi liễn làm được rất hay mà không liên 

quan gì với hoàn cảnh hiện tiền của chúng ta thì đó là 

không khế cơ. Quan trọng nhất là khế cơ, quan trọng 

nhất  là  nhắc  nhở  chính  chúng  ta  hiện  tại  chúng  ta 

đang  ở  trong  hoàn  cảnh  như  thế  nào.  Bồ  Tát  Quán 

Âm đứng ở đó, làm thế nào bảo chúng ta thấy được 

một tôn thánh tượng, chúng ta liền khai ngộ, chúng ta 

liền  hồi  đầu,  chúng  ta  liền  có  thể  từ  tâm  làm  thiện, 

vậy thì đôi liễn này mới có được tác dụng. Cho nên 

các vị đồng tu mọi người nghĩ xem, khi nghĩ ra, đưa 

đến cho tôi xem. Bồ Tát là hóa thân của Phật, Bồ Tát 

là  thực  tiễn  tâm  Phật  hạnh  Phật,  chúng  ta  phải  hiểu 

được cái ý này, phải có thể thể hội được. Học Phật, 

Bồ Tát là tấm gương của chúng ta, các vị muốn làm 

đôi liễn, phải tỉ mỉ nghĩ tưởng, Thiên Thủ Quán Âm, 

Ngài biểu thị ra là pháp gì, phải đem nghĩa thú biểu 

pháp  của  Ngài  viết  ra.  Chúng  ta  làm  một  đôi  liễn 

không  cần  giống  như  người  xưa  yêu  cầu,  bình  luật 

đối xứng nghiêm khắc đến như vậy, không cần phải 

chỉnh tệ như vậy. Tại sao vậy? Không có người hiểu, 

bạn làm ra cũng là uổng công, làm có được tốt hơn, 

người  ta  cũng  không  xem  thấy  được  chỗ  nào  tốt. 

Ngày nay phải  thông tục, phải  dùng văn bạch thoại, 

người  ta  vừa  xem  liền  hiểu,  liền  có  thể  được  thọ 



90 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



dụng, đây là bực thượng thừa làm. 

Cho nên Phật nói pháp phải khế cơ khế lý, chúng 

ta viết ra một chút gì đó, cũng là phải khế lý, khế cơ. 

Khế  lý  không  khế  cơ,  Phật  nói  đó  là  ngôn  ngữ  thừa; 

khế cơ không khế lý là ma nói. Đây là nguyên tắc Phật 

dạy  chúng ta.  Cho  nên  chúng ta  cũng  phải dùng  mấy 

chữ đơn giản dễ hiểu, khuyên người từ tâm làm thiện, 

cầu sanh Tịnh Độ, phải có thể đạt đến mục tiêu này. 

Tượng  Phật  phải  cử  hành  một  nghi  thức  khai 

quang. Hội trưởng đã định là ngày 19 tháng 06, thánh 

đản Bồ Tát Quán  Âm, âm lịch là ngày 19 tháng 06, 

nghe nói là tuần lễ sau, là ngày thứ 7 hay chủ nhật, có 

thể  tra  xem.  Cử  hành  nghi  thức  khai  quang,  tôi  nhờ 

Hội  trưởng  Lý,  ông  đi  mời  mấy  vị  lão  hòa  thượng 

đức độ cao đến trụ trì buổi lễ, ông kiên trì muốn tôi ra 

làm, tôi trước giờ chưa từng làm qua, cho nên nếu tôi 

ra làm, vậy thì nghi thức khai quang lại là một hình 

thức mới, cùng với nghi thức trước đây nhất định là 

không giống nhau. 

Nghi thức khai quang tôi đã từng giảng qua, có 

rất  nhiều  đồng  tu,  không  biết  chân  tướng  chân  thật, 

cho rằng hình tượng Phật Bồ Tát cúng trong nhà, nếu 

không  có  pháp  sư  khai  quang  thì  Phật  Bồ  Tát  đó 

không  linh.  Thực  tế  mà  nói,  cách  nghĩ  này  rất  kỳ 

quái,  đầu  óc  rất  đơn  giản,  nếu  như  nói  tượng  Phật 

này,  pháp  sư  không  khai  quang  thì  không  linh,  bạn 

còn  cúng  tượng  Phật  đó  làm  gì?  Cúng  pháp  sư  tốt 

91 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

hơn, vì pháp sư bảo Ngài linh thì Ngài mới linh, bảo 

Ngài  không  linh  thì  không  linh.  Bạn  nghĩ  thử  xem 

bạn nên cúng dường pháp sư, không nên cúng dường 

tượng Phật. Ngay đến đạo lý như vậy, đều không thể 

hội được, đều không nghĩ đến, chân thật là mê tín. 

Cho nên phải nên hiểu, Phật tượng khai quang 

là mượn nhờ hình tượng Phật Bồ Tát khai khởi quang 

minh tự tánh của chúng ta. Chúng ta phàm phu làm gì 

có  năng  lực  khai  quang  cho  Phật?  Thật  là  một  trò 

đùa, chỉ có Phật Bồ Tát khai quang cho chúng ta, vậy 

thì mới đúng. Cho nên cũng tốt, ông tìm tôi đến làm 

nghi  thức  khai  quang,  cách  làm  của  chúng  ta  sẽ 

ngược 180 độ mà trước đây làm, là Phật Bồ Tát khai 

quang  cho  chúng  ta,  chúng  ta  thì  không  dám  khai 

quang  cho  Phật,  chúng  ta  là  phàm  phu,  một  phẩm 

phiền não chưa đoạn, khai quang cho Phật Bồ Tát, đó 

là  một  trò  đùa.  Cho  nên  bất  cứ  việc  gì  thế  xuất  thế 

gian  pháp  đều  phải  rõ  lý,  trên  lý  nói  không  thông, 

chúng  ta  không  thể  tin  tưởng,  không  thể  tùy  thuận, 

việc này nhất định phải nên biết. 

Ngay trong cái nguyện này, nghĩa lý, lý sự, đều 

là sâu rộng vô hạn, thời gian của chúng ta ngắn, thực tế 

mà nói giải thích kinh văn cũng chỉ có thể đến đây thôi, 

nghĩa thú của kinh văn nói không cùng tận. Thế nhưng 

cương lĩnh chúng ta biết được, quan trọng nhất làm thế 

nào  thực  tiễn  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày? 

Chúng ta đến lúc nào thấy được vô lượng quang? Đến 



92 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



lúc nào có thể chân thật lãnh hội được vô lượng thọ? 

Vô lượng quang thọ, Di Đà đã chứng được, tự 

tánh chúng ta vốn đủ, tiếp lấy quang thọ Di Đà, giác 

ngộ được quang thọ của chính mình vỗn dĩ cũng là vô 

lượng.  Chúng  ta  ở  trong  cái  nguyện  này,  liền  được 

thọ dụng bước đầu, khiến tu học của chúng ta, tín tâm 

kiên định, nguyện tâm thêm lớn. Chúng ta chân thật 

hiểu  được  trải  qua  đời  sống  của  Phật  Bồ  Tát,  biết 

được  từ  tâm  làm  thiện,  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh, 

nhưng phải hiểu được tùy duyên, phải hiểu được hằng 

thuận  chúng  sanh,  họ  cần  giúp  đỡ  gì,  chúng  ta  liền 

giúp đỡ họ. Thế nhưng phải biết mục tiêu cuối cùng, 

nhất  định  giúp  cho  họ  phá  mê  khai  ngộ;  Sau  khi  họ 

giác ngộ, nhất định phải giúp cho họ nhận thức Tịnh 

Độ,  tường  tận  Tịnh  Độ,  tu  học  Tịnh  Độ,  thành  tựu 

Tịnh  Độ,  công  đức  này  mới  là  viên  mãn,  Di  Đà  hai 

nguyện này viên mãn thành tựu rồi. Cho nên Ngài nói: 

Thứ năm: “Nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác”- 

[Nếu chẳng được vậy, chẳng lấy Chánh Giác]  

Chúng  ta  biết  được  Di  Đà  thành  Phật  đã  có 

mười kiếp, cho nên cái  nguyện này của Ngài trí  tuệ 

rồi.  Chúng  ta  phải  ở  trong  cái  nguyện  này,  cố  gắng 

mà học tập, hy vọng có thể có thành tựu giống như Di 

Đà vậy. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ 

học đến đây thôi, A Di Đà Phật. 

93 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 

(VCD 115) 

 NGUYỆN THỨ 15 - Thọ mạng vô lượng.   

CHÁNH  KINH:  “Ngã  tác  Phật  thời,  thọ  mạng  vô 

lượng. Quốc trung Thanh Văn, thiên, nhân vô số, 

thọ  mạng  diệc  giai  vô  lượng” (15.   Thọ  mạng  Vô 

Lượng nguyện)  

 [Dịch  nghĩa:  Lúc  tôi  thành  Phật,  thọ  mạng  vô 

 lượng.  Trong  nước  tôi,  Thanh  Văn,  trời,  người  vô 

 số, thọ mạng cũng đều vô lượng. ] - (Nguyện thứ 15: 

Thọ mạng vô lượng). 

Cái đoạn này là nguyện thứ 15 “Thọ mạng vô 

lượng  nguyện”.  Cái  nguyện  phía  sau  chúng  ta  cũng 

đọc qua: 

 NGUYỆN THỨ 16 - Thanh Văn vô số 

CHÁNH  KINH:  “Giả  linh  tam  thiên  đại  thiên  thế 

giới  chúng  sanh  tất  thành  Duyên  Giác,  ư  bách 

thiên  kiếp,  tất  cộng  kế  giảo,  nhược  năng  tri  kỳ 

lượng  số  giả,  bất  thủ  Chánh  Giác”  -  (16.   Thanh 

Văn vô số nguyện). 

 [Dịch nghĩa: Giả sử chúng sanh trong tam thiên đại 

 thiên  thế  giới  đều  thành  Duyên  Giác,  trong  trăm 

 ngàn kiếp cùng nhau tính toán mà biết nổi số lượng 



94 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 ấy  thì  chẳng  lấy  Chánh  Giác]  -  (Nguyện  thứ  16: 

Thanh Văn vô số) 

Trong cái chương này có 2 nguyện, hai nguyện 

này nguyện văn đều rất rõ ràng, nói rõ thọ mạng của 

Phật vô lượng. 

Thế Tôn ở trong kinh đại thừa, thường hay nói 

đến Phật có ba thân: Pháp thân  “Vô thỉ Vô chung”18, 

đây là chân thật vô lượng thọ; Báo thân “Hữu thỉ, Vô 

chung”, đây cũng là vô lượng thọ; “Ứng hóa thân” là 

“Hữu thỉ, Hữu chung”, thời gian dài ngắn không như 

nhau tùy theo cảm ứng của chúng sanh. Cho nên Ứng 

hóa thân là chúng sanh có cảm, Phật liền có ứng. Phật 

trụ thế thời gian dài ngắn hoàn toàn là nghiệp lực của 

chúng sanh:  Chúng sanh hiếu  học  thì  thời gian  Phật 

trụ  thế  dài,  chúng  sanh  không  hiếu  học  Phật  trụ  thế 

thời  gian  ngắn.  Cho  nên  Ứng  hóa  thân  là  phải  xem 

chúng sanh cùng duyên phận với Phật mà định. 

Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa thị hiện ở thế 

gian này của chúng ta, trụ thế 80 năm, Thế Tôn Ngài 

80 tuổi viên tịch. Thế Tôn vì chúng ta giới thiệu Kinh 

Vô Lượng Thọ, chúng ta xem quá khứ Thế Gian Tự 

Tại Vương Phật, Ngài giáo hóa chúng sanh 42 kiếp. 

Có thể thấy thời gian trụ thế rất dài, Thích Ca Mâu Ni 

Phật giáo hóa chúng sanh 49 năm, Thế Gian Tự Tại 

Vương  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  42  kiếp,  thời  gian 

dài  ngắn  cách  biệt  thật  là  quá  lớn.  Chúng  ta  ở  trên 

kinh  cũng  có  thể  thấy  ra  được  Thế  Gian  Tự  Tại 

95 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Vương xuất thế, chúng sanh vào thời đại đó hiếu học. 

Thực  tế  mà  nói  42  kiếp  không  dài,  vì  nếu  sanh  cõi 

trời  Vô  sắc  giới  thì  tuổi  thọ  dài  nhất  là  80.000  Đại 

kiếp,  vậy  thì  42  kiếp  so  ra  có  thấm  vào  đâu.  Còn 

chúng sanh tạo nghiệp đọa vào trong địa ngục, đoản 

mạng thì cũng sắp gần 10.000 kiếp. Cho nên chúng ta 

từ trên trời, từ trong sáu cõi mà quán sát, thì thời gian 

của 42 kiếp không dài, thế nhưng đối với chúng ta mà 

nói, đã là số tự thiên văn rồi, không thể nghĩ bàn. Do 

đây có thể biết chúng ta không thể không hiếu học, vì 

không hiếu  học,  thánh  hiền  đều diệt  độ,  chỉ  có  hiếu 

học, mới có thể cảm ứng thánh hiền đến trụ thế, thánh 

hiền trụ thế, giúp chúng ta thành tựu. 

Bồ Tát Pháp Tạng, đó là Thế Nhiêu Vương, sau 

khi xuất gia thành tựu. Trước khi Ngài chưa xuất gia, 

Ngài là một vị Bồ Tát tại gia, hộ trì Phật pháp, hành 

Bồ Tát đạo, dùng thiện pháp giáo hóa nhân dân, biểu 

thị giáo huấn tất cả chúng sanh “Hiếu thân, Tôn sư”. 

Mọi người chúng ta đều biết “Sư đạo” là xây dựng ở 

trên nền tảng của “Hiếu đạo”. Trên kinh điển văn tự 

không  có ghi  chép Thế  Nhiêu  Vương hiếu  thân,  thế 

nhưng những văn tự ghi chép Ngài tôn sư trọng đạo. 

Ngài  có  thể  tôn  sư  trọng  đạo,  thì  quyết  định  có  thể 

hiếu  thuận  cha  mẹ,  vì  sư  đạo  cùng  hiếu  đạo  từ  xưa 

đến  nay  là  một  không  phải  là  hai.  Ngài  nỗ  lực  hiếu 

học, có đại chí nguyện, vì hư không pháp giới tất cả 

chúng sanh phục vụ. 



96 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Chúng ta ở trong kinh văn này phải học tập như 

thế nào? Chính mình phải nên biết, 48 nguyện là báo 

cáo cụ thể tu học của Ngài, Ngài đã học, Ngài đã tu, 

Ngài  đã  thành  tựu.  Làm  thế  nào  thành  tựu  chính 

mình? Làm thế nào giúp người khác? Ngay trong cái 

nguyện  này  chúng  ta  rõ  ràng  thấy  ra  được  câu  thứ 

nhất Ngài nói, đây là nói chính Ngài. 

Thứ nhất: “Ngã tác Phật thời, thọ mạng vô lượng” 

[Lúc tôi thành Phật, thọ mạng vô lượng] 

Đại  đức  xưa  có  rất  nhiều  cách  nói,  cái  “Thọ 

mạng”  này  là  Báo  thân,  hay  là  Ứng  hóa  thân?  Sách 

Phật xem nhiều rồi, tự nhiên liền có thể thể hội. Nếu 

như nói là Pháp thân, Báo thân mà nói thọ mạng vô 

lượng thì không có ý nghĩa. Vì sao vậy? Vốn dĩ là vô 

lượng, nên có gì để đáng nói đâu. Còn nếu như nói là 

Ứng thân vô lượng, thì  cái ý nghĩa này thì  dài.  Thọ 

mạng  của  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  quyết  không  chỉ 

42 kiếp, Ngài giảng kinh nói  pháp 42 kiếp  thì  chí  ít 

chúng ta cũng đem nó thêm một lần. Cũng như Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  kinh  nói  pháp  49  năm,  Ngài 

trụ thế quyết không chỉ 49 năm, ở vào thời gian đó, 

thọ  mạng  Ứng  hóa  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  phải 

nên là 100 năm, khi người thọ 100 tuổi. Thế Tôn xuất 

hiện ở thế gian này tại vì sao khi 80 tuổi thì viên tịch? 

Pháp duyên hết rồi, cũng chính là nói chúng sanh căn 

tánh  chín  muồi  đã  thành  tựu,  chúng  sanh  căn  tánh 

chưa  chín  cũng  giúp  cho  họ  thêm  lớn,  người  không 

97 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

có thiện căn cũng giúp họ trồng thiện căn. Thích Ca 

Mâu Ni Phật đến nơi đây làm việc, khi làm xong việc 

rồi, thì đi sớm hơn. Sở dĩ Ngài có thể đi sớm hơn là 

do hai nguyên nhân: Thứ nhất chính là công việc của 

Ngài đã làm được rất nghiêm túc, rất nỗ lực, tiến độ 

sớm hơn, được nhanh hơn, đây là một nguyên nhân; 

Nguyên nhân thứ hai là Ma Vương Ba Tuần yêu cầu 

đối  với  Ngài,  Phật  là  rất  từ  bi,  Ma  Vương  Ba  Tuần 

muốn  Ngài  sớm  vào  Niết  Bàn  một  chút,  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật đáp ứng  họ. Phật quyết định không có 

vọng  ngữ,  lời  nói  thì  nhất  định  thực  hiện,  ma  khải 

thỉnh, nhưng Thế Tôn vẫn còn phước báo của 20 năm 

sau cùng (từ 80-100 tuổi), phước báo của Phật quá to 

quá lớn, phước báo của 20 năm này, phải nên có được 

một phần cúng dường, chính là giành cho chúng xuất 

gia thời kỳ Chánh pháp, Tượng pháp, Mạt pháp. Nhà 

Phật  gọi  là  tứ  sự  cúng  dường,  ngày  nay  chúng  ta 

hưởng  thụ  là  phước  dư  của  Phật,  phước  dư  lớn  đến 

như vậy. 

Cho nên Phật là  “Phước, Huệ nhị túc tôn” , làm 

sao  chúng  ta  có  thể  không  tin  tưởng?  Thọ  mạng  ở 

trong  mắt  người  thế  gian  chúng  ta  là  thuộc  về  một 

trong  5  phước19,  hơn  nữa  là  phước  thứ  nhất  trong 

phước đức. Các vị thử nghĩ xem, nếu như bạn không 

có  thọ  mạng,  bạn  có  tài  phú,  bạn  có  địa  vị,  bạn  có 

quyền lực, bạn có thông minh trí tuệ, bạn có rất nhiều 

quyến thuộc, người không có tuổi thọ thì chẳng phải 

là trống không rồi sao? Cho nên tuổi thọ là phước thứ 



98 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



nhất, bạn có tuổi thọ thì mới đi hưởng thụ, không có 

tuổi thọ, phước báo có lớn hơn, chính mình không thể 

hưởng  thụ,  vẫn  là  bằng  không,  cho  nên  tuổi  thọ  là 

phước thứ nhất thế xuất thế gian. 

Ngày  nay  chúng  ta  gọi  A  Di  Đà  Phật  là  “Vô 

lượng  thọ”.  Bạn  thấy  mọi  người  đều  đem  tuổi  thọ 

xem được rất trọng, vậy tuổi thọ của Ngài rốt cuộc là 

thật vô lượng hay là vô lượng của hữu lượng? Ngày 

trước có không ít người nói như vậy. Phải nhắc qua 

vấn đề này, bởi vì Thế Tôn ở trên Phật kinh nói qua, 

tương lai A Di Đà Phật cũng có thời gian diệt độ, A 

Di Đà Phật buổi sáng diệt độ, Bồ Tát Quán Thế Âm 

buổi chiều liền tiếp Phật vị, tiếp nối thành Phật, danh 

xưng  của  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  danh  xưng 

của Phật cũng đều đổi, thay triều đổi ngôi. Như vậy 

mà nói ra, A Di Đà Phật ở thế giới Tây Phương Cực 

Lạc chính là Ứng hóa thân, thế nhưng thọ mạng của 

Ngài  quá  dài,  nên  gọi  là  vô  lượng  thọ.  Vì  sao  vậy? 

Không  có  người  nào  có  thể  tính  đếm  ra  được.  Điều 

này hợp lại với cái nguyện sau, chúng ta liền có thể 

thể  hội  được   “Giả  linh  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới 

 chúng  sanh,  đều  thành  Duyên  giác”   [Giả  sử  chúng 

sanh  trong  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  đều  thành 

Duyên  Giác],  mọi  người  cùng  tính  đếm,  tính    bao 

lâu?  Tính  trăm  kiếp,  tính  ngàn  kiếp,  tính  trăm  ngàn 

kiếp,  đều  không  tính  ra.  Đây  là  vô  lượng  của  hữu 

lượng, gần như là chân thật vô lượng. Ở đây chúng ta 

cần phải lưu ý đến, cho nên cái vô lượng này không 

99 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

phải  là  thông thường,  chúng  ta  đã  nói  vô  lượng  của 

hữu lượng. Nếu như từ trên lý mà nói, Ứng hóa thân 

của  chư  Phật  Như  Lai  cũng  có  thể  nói  toàn  là  vô 

lượng thọ. 

Chư Phật Bồ Tát không chỉ riêng là Pháp Thân 

Đại Sĩ, Quyền giáo Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác, 

cũng  thường  hay  ứng  hóa  ở  thế  gian,  không  chỉ  tứ 

quả  A  La  Hán  ứng  hóa  ở  thế  gian,  thánh  nhân  tam 

quả, vào thời xưa sử truyện ghi chép cũng không ít. 

Do đây có thể biết đại thừa tiểu thừa, tánh tướng hai 

tông,  người  chân  thật  chứng  tiểu  quả  trở  lên,  đều 

thường hay ứng hóa ở thế gian. Vì sao vậy? Muốn tu 

tích  công  đức,  quyết  không  thể  nào  lìa  khỏi  chúng 

sanh.  Trong   “Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm”   nói 

được rất rõ ràng, lìa khỏi tất cả chúng sanh khổ nạn, 

bạn đến nơi nào để tích công lũy đức? Phước huệ của 

bạn, định huệ của bạn đến nơi nào để tu? Do đây có 

thể biết người chân thật tu hành, từ sơ phát tâm đến 

quả địa Như Lai, quyết định không hề có cái lý nào 

lìa khỏi chúng sanh, họ mới có thể thành vô thượng 

đạo. 

Thế nhưng nếu thọ mạng dài thì đối với tu học 

của chúng ta có thuận tiện cực lớn, ngược lại tuổi thọ 

ngắn ngủi, làm cho người tu hành có sự khó khăn cực 

lớn. Vì sao? Đạo nghiệp chúng ta trong giai đoạn này 

vẫn chưa có thành tựu thì thọ mạng đến rồi. Cứ xem 

là  ngay  đời  này  tu  được  rất  tốt,  trì  giới  tu  thiện,  thì 



100 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



đời  sau  có  lại  được  thân  người,  duyên  phận  tốt,  lại 

gặp được Phật pháp. Các vị nghĩ xem, chí ít phải lỡ 

mất mười mấy năm vì bạn không thể nào vừa sanh ra 

thì liền biết Phật pháp, luôn phải mười mấy hai mươi 

tuổi. Ngay trong giai đoạn này, dừng lại lâu như vậy, 

đời trước đã tu gần như là đều đã quên hết sạch, ngay 

đời  này  phải  làm  lại.  Đây  chính  là  đã  nói  thoái 

chuyển,  một  lần  sanh tử là một  lần  thoái  chuyển rất 

lớn.  Nếu  như  tuổi  thọ  dài  thì  có  thể  tiếp  tục  không 

ngừng tu học, có thể làm được không thoái chuyển. 

Chúng  ta  tưởng  tượng  nếu  như  Pháp  Tạng  Tỳ 

Kheo sanh vào thời đại này chúng ta, Ngài quyết định 

không thể thành tựu được. Vì sao vậy? Tuổi thọ quá 

ngắn,  Ngài  sanh  vào  thời  đại  của  Thế  Gian  Tự  Tại 

Vương tuổi thọ  dài, tiếp nhận giáo  huấn của lão sư. 

Việc  này  trên  kinh  nói  rất  rõ  ràng  là  ngàn  tuổi,  tu 

hành là 5 kiếp, thời gian dài đến như vậy mà có thể 

tiếp nối không ngừng như chúng ta thường nói  “Một 

 môn thâm nhập, trường kỳ huân tu”  nên Ngài thành 

tựu. 

Cho  nên  ngày  nay  chúng  ta  nếu  muốn  thành 

tựu, thì thời gian quá ngắn. Đây là nghiệp chướng của 

chính chúng ta, tại vì sao chúng ta sống trong thời đại 

này? Tại vì sao không sanh vào thời đại của Thế Gian 

Tự Tại Vương Phật? Đây là chính mình tạo, cho nên 

tất  cả  quả  báo,  chính  mình  phải  thừa  nhận.  Câu  nói 

này đương nhiên là lời nói thường dùng, ý nghĩa quá 

101 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

sâu quá rộng. 

Ngày  nay  người  thế  gian,  người  không  tin 

tưởng nhân duyên quả báo nhiều. Trong số người học 

Phật có nhiều hay không? Cũng là không ít. Cho nên 

Đại Sư Ấn Quang, đặc biệt đề xướng “Tin nhân quả”. 

Kỳ thật từ xưa đến nay, từ chư Phật Bồ Tát đến cao 

tăng  đại  đức,  có  vị  nào  mà  không  đề  xướng  nhân 

quả? Có vị nào mà không xem trọng nhân quả? Thế 

xuất thế pháp luôn không lìa khỏi định luật nhân quả, 

trồng nhân thiện nhất định được quả thiện, tạo nhân 

ác nếu muốn được quả thiện, quyết định không có cái 

đạo  lý  này.  Chúng ta  tỉ  mỉ  mà  đọc  một  số  ghi  chép 

quả báo thiện ác xưa nay, rất rõ ràng rất tường tận. 

Tại  vì  sao  không  thể  tùy  thuận  giáo  huấn  của 

Phật Đà? Tại vì sao vẫn là mỗi niệm tùy thuận vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chính  mình?  Nếu 

chúng ta không thể đem cái ý niệm này thay đổi triệt 

để lại mà lại muốn ngay đời này thành tựu, vãng sanh 

Tây phương Cực Lạc là không có hy vọng. Tôi nói là 

lời chân thật. Lời của Phật nói ở kinh điển, quý vị cho 

rằng dường như kinh điển là ghi chép từ xưa đến nay 

cách  ly  chúng  ta  quá  xa,  nên  chưa  hẳn  là  đáng  tin; 

còn  người  hiện  đại  nói  chính  ngay  trước  mắt  chúng 

ta, mỗi câu đề xuất chứng cứ khoa học, chúng ta nghe 

rồi không thể không tin. Chúng ta rốt cuộc là đi theo 

Phật, hay là đi theo những người thế gian này? Phật, 

Tổ đối với tâm trạng của chúng ta, hiểu rõ như trong 



102 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



bàn  tay,  quá  tường  tận,  nên  Đại  Sư  Thiện  Đạo,  ở 

trong  chương  thượng  phẩm  thượng  sanh  của   “Quán 

 Kinh Tứ Thiệp Sớ”  nói được rất là thấu triệt. Chú giải 

này  chúng  ta  đã  giảng  qua,  chương  thượng  phẩm 

thượng  sanh  chúng  ta  đặc  biệt  giảng  qua  cái  đoạn 

này, Ngài nói là cái gì? Ngài bảo chúng ta phải khẳng 

định, kiên định tín ngưỡng, tùy thuận giáo huấn của 

Phật,  không  nên  tùy  thuận  giáo  huấn  của  người. 

Trong  khoảng  tình  cờ,  người  thế  gian  họ  có  vô  số 

cách  nói  khác  nhau,  chúng  ta  có  thể  đem  nó  xem 

thành phụ trợ, chủ khách phải phân rõ ràng. 

Tuổi  thọ,  tuổi  thọ  dài  ngắn,  đây  thuộc  về 

nghiệp  báo.  Ở  trên  kinh  Phật  nói  rất  tường  tận  cho 

bạn  biết  nghiệp  nhân  như  thế  nào  thì  được  trường 

thọ? Đó là bố thí vô úy. Cái gì là bố thí vô úy? Các vị 

đều niệm qua  Bồ Tát Quán Thế Âm, Ngài là bậc đại 

thí  vô  úy.  Chúng  ta  liền  thấu  hiểu  rồi,  bố  thí  vô  úy 

chính là cứu khổ cứu nạn. Khi xem thấy chúng sanh 

có khổ nạn, chúng ta lập tức liền phải đưa tay ra, giúp 

cho họ sớm ngày thoát khỏi khổ nạn, đây là thí vô úy, 

đây chính là bố thí vô úy, quả báo được trường thọ, 

khỏe  mạnh  sống  lâu,  đây  là  chánh  nhân  duyên  của 

khỏe mạnh sống lâu. Khỏe mạnh, sống lâu quyết định 

không phải là phải dùng những dược phẩm bổ dưỡng 

nào để giúp chúng ta có thể có được khỏe mạnh sống 

lâu. Lời nói đó là giả. 

Chúng ta xem thấy trong lịch sử, rất nhiều triều 

103 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

đại đế vương, loại bảo kiện tẩm bổ của họ, thế gian 

chúng ta không có người nào có thể so sánh được, thế 

nhưng hai mươi mấy tuổi ba mươi mấy tuổi chết rất 

nhiều. Chỗ này chẳng phải nói rõ, bảo khang tẩm bổ 

thuốc thang, không phải là đạo để trường thọ. Trong 

lịch  sử  chúng  ta  đã  xem  thấy  rồi;  chúng  ta  lại  xem 

qua hiện tại, những người giàu có chung quanh chúng 

ta, nhà người nghèo khó không có năng lực nói đến 

bảo  kiện,  ba  bữa  cơm  còn  không  đủ  no,  còn  nói  gì 

đến  bảo  kiện?  Bụng  được  no  rồi,  chính  là  rất  vạn 

hạnh rồi, làm gì có tư cách nói đến dinh dưỡng, nói 

tẩm bổ, nói bảo kiện? Nhà người giàu sang mới xem 

trọng những thứ này. Vậy chúng ta xem thấy những 

người giàu có, sức khỏe của họ như thế nào? Tuổi thọ 

dài  ngắn, đương nhiên  cũng có 80-90, nhưng không 

nhiều,  40-50  thì  đi,  hơn  phân  nửa  trở  lên.  Việc  này 

nghĩ lại xem, vẫn là lời của Phật nói có đạo lý. 

Phật  lại  nói  với  chúng  ta,  phàm  phu  sáu  cõi 

chưa kiến tánh, tu tài bố thí được tài phú. Bạn tu được 

nhiều thì bạn có được nhiều, bạn rất hoan hỉ, rất vui 

sướng  mà  tu,  bạn  có  được  thì  rất  tự  tại.  Nhưng  nếu 

bạn rất miễn cưỡng mà tu bố thí thì tiền tài là có thể 

có được, nhưng cũng rất miễn cưỡng mà có được. Do 

đây có thể biết quả báo rõ ràng đích xác, không hề sót 

lọt. 

Trên “Kinh Pháp Hoa” Thế Tôn nói  “Thập Như 

 Thị”20: Như thị Nhân, Như thọ Quả, Như thị Duyên, 



104 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Như  thị  Báo,  không  sai  sót  chút  nào,  quyết  định  là 

tương ưng. 

Tu pháp bố thí thì được thông minh trí tuệ; Tu 

bố thí vô úy được khỏe mạnh sống lâu, nếu chúng ta 

không  chịu  tu  nhân  thì  làm  gì  có  được  quả  báo. 

Chúng ta ngay đời này điều kiện vật chất thiếu kém là 

trong đời quá khứ không có tu tài bố thí; không có trí 

tuệ là trong đời quá khứ không có tu pháp bố thí; thân 

thể không khỏe mạnh là trong đời quá khứ không có 

tu  vô  úy  bố  thí.  Đọc  Phật  kinh  mới  đem  ngộ  của 

chúng ta, chân thật tìm ra được nhân tố. 

Vậy  muốn  hỏi  chúng  ta  có  thể  cải  đổi  được 

hoàn cảnh đời sống của chúng ta hay không? Đáp án 

là  khẳng  định  được.  Bạn  tìm  ra  được  nguyên  nhân 

này,  chỉ  cần  tiêu  trừ  đi  nguyên  nhân  này,  chúng  ta 

liền có thể thu được quả báo ngay trong nguyện cầu. 

Ngày nay chúng ta thiếu kém tiền của phải tu tài bố 

thí,  nhưng  ta  không  có  tiền  thì  làm  sao  bố  thí?  Một 

đồng hai đồng thì có mà, nhiều thì không có, có thể ở 

ngay trong đời sống của mình tiết kiệm một chút, tu 

tài  bố  thí.  Trong  nhà  Phật  tu  phước,  quả  báo  đều 

không thể nghĩ bàn, nhưng vấn đề đều là ở tâm chân 

thành  của  bạn,  cho  nên  thành  tâm  thành  ý  ở  ngay 

trong đời sống tiết kiệm, chừa lại một ít tiền, ở trong 

nhà Phật tu bố thí thu được phước báo không thể nghĩ 

bàn. Đây là chân thật không phải là giả. 

Thế nhưng có rất nhiều người nghi hoặc, chút ít 

105 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

tiền này của tôi, làm sao có thể thu được phước báo 

nhiều đến như vậy? Trong đây có cái đạo lý, bạn phải 

hiểu được cái đạo lý này, bạn liền kiên định tín tâm. 

Hôm nay là thánh đản Bồ Tát Quán Âm, cũng 

chính là ngày khai quang tôn tượng Thiên Thủ Quán 

Âm thứ nhất của Singapore. Chúng ta ở trước tượng 

Phật đắp một ít vàng lá, loại này rất rẻ, chỉ cần mấy 

đồng là đủ. Bạn thấy hiện tại trong phòng châm cứu 

lầu  hai  của  chúng  ta,  Bồ  Tát  Quán  Âm  đang  thiếp 

vàng ở đó, vàng lá đó là 24k. Cái tấm vàng đó rất là 

mỏng, tôi thấy chưa đến 10 đồng, 10 đồng có thể mua 

được rất nhiều tấm, dán lên trên thân của Phật. Tài bố 

thí, tài cúng dường, tôn tượng Phật này cúng tại nơi 

đó, bao nhiêu người xem thấy sanh tâm hoan hỉ, bao 

nhiêu người xem thấy khởi ý niệm đoạn ác tu thiện, 

bạn liền nghĩ đến công đức của bạn bao lớn? Trong 

vô lượng vô biên công đức bạn có một phần, có một 

tấm  giấy  vàng  mỏng  bạn  dán  ở  đó,  cho  nên  phước 

báo  không  thể  nghĩ  bàn.  Đây  là  trồng  phước!  Xem 

bạn trồng phước ở chỗ nào? Chút phước này của bạn 

là trang nghiêm đạo tràng, cái đạo tràng này là chánh 

pháp đạo tràng, mỗi ngày đều có người giảng kinh ở 

nơi đây, mỗi ngày đều có người ở nơi đây niệm Phật. 

Ngay trong truyền thuyết, ngày 18 tháng 8 nói là có 

tai nạn lớn, ngày mai là ngày 01 tháng 8 rồi, vẫn chưa 

có điềm báo. Xem ra tình hình này thì có lẽ sẽ không 

đến rồi. Tiên tri của Baba Vanga, khủng khiếp từ trên 

trời giáng xuống, thế nhưng chúng ta cũng không nên 



106 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



vui mừng quá sớm, vì sao vậy? Vẫn còn 18 ngày nữa, 

đích  thực  trước  khi  tai  nạn  lớn,  nhất  định  có  điềm 

báo. Thực tế mà nói điềm báo rất nhiều, chúng ta tâm 

ý qua loa không thể xem thấy. 

Khi chúng ta khởi xây niệm Phật đường, tôi đã 

nói qua với các vị, chúng ta chăm chỉ nỗ lực y theo 

giáo  huấn  của  Phật  mà  tu  học,  đoạn  ác  tu  thiện,  lão 

thật  niệm Phật, vì  chúng sanh khổ nạn toàn thế giới 

mà  cầu  phước,  xây  niệm  Phật  đường,  24  giờ  không 

gián đoạn, rất là hi hữu khó được. Buổi tối mỗi ngày 

đều có hơn 100 người, buổi sáng có hơn 200 người, 

buổi chiều có hơn 400 người, công đức thù thắng như 

vậy,  tuy  là  không  thể  tiêu  trừ  được  tai  nạn  này,  thế 

nhưng  những  tai  nạn  này  chậm  lại,  mức  độ  của  tai 

nạn  giảm  nhẹ,  thời  gian  rút  ngắn.  Việc  này  khẳng 

định  có  thể  làm  được,  đều  ở  một  mảng  chân  thành 

của  chúng  ta,  chân  thật  sám  hối,  cải  lỗi  tự  làm  mới 

mới có hiệu quả. 

Cái đạo lý này trên kinh đại thừa nói rất nhiều 

 “Cảnh tùy tâm chuyển” . Tai nạn từ chỗ nào mà đến? 

Do  tâm  bất  thiện  của  chúng  ta  mà  chiêu  cảm  đến, 

hiện tại chúng ta đoạn dứt đi cái tâm bất thiện. Chúng 

ta phải dùng cái tâm thuần thiện để tu học, đối nhân 

xử thế tiếp vật, dùng tâm thuần thiện. Cảnh tùy tâm 

chuyển,  đây  là  lý  luận  chúng  ta  nương  theo,  quyết 

không phải mê tín. 

Thế nhưng hiện tại phiền phức đến rồi. Vì sao 

107 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

đến? Mọi người đều cho là không việc gì, từng ngày 

từng  ngày  đều  qua  được  rất  tốt,  Phật  cũng  không 

niệm, thiện cũng không tu, ác cũng không cần đoạn, 

tâm của chúng ta giải đãi. Khi vừa giải đãi nguy cơ 

liền  theo  đến,  tai  nạn  chân  thật  đến  đầu,  hối  hận 

không còn kịp. 

Cho  nên  Niệm  Phật  Đường  chúng  ta  phải  gia 

công  dụng  hạnh,  không  được  có  chút  giải  đãi.  Phải 

nên biết kéo dài được tai nạn này, mức độ tai hại thu 

nhỏ, với khởi tâm động niệm của chúng ta, với sự tu 

trì của chúng ta, có quan hệ rất là mật thiết. Cho dù 

những  truyền  thuyết  tiên  đoán  này  có  là  hư  huyễn, 

không phải  là  thật,  chúng ta  cũng  phải  nên  nhờ  vào 

tăng  thượng  duyên  này,  làm  cho  đạo  nghiệp  của 

chính chúng ta thành tựu được sớm hơn,  đó lại chẳng 

phải là việc tốt hay sao? Vốn dĩ thành tựu của chúng 

ta phải mấy mươi năm, thậm chí đến giải đãi đọa lạc, 

nhưng hiện tại có được tăng thượng duyên như vậy, 

nhắc nhở chúng ta, cảnh tỉnh chúng ta, để chúng ta ở 

ngay trong mấy tháng ngắn ngủi này, chỉ tu hành, chỉ 

chứng quả. Nhân duyên quá tốt. Tại vì sao phải giải 

đãi? Tại vì sao phải lười biếng? Tại vì sao phải thoái 

chuyển?  Tu  hành  phải  dấn  thân,  tu  hành  phải  tranh 

thủ từng giây. 

Các  vị  đồng  tu  nếu  như  có  chút  tâm  tỉ  mỉ,  tôi 

cùng ở chung với các vị, tôi đang dụng công, các vị 

có  biết  hay  không?  Tôi  mỗi  ngày  cảnh  giới  không 



108 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



như  nhau.  Khi  các  vị  tiếp xúc  với  tôi, các  vị  đương 

nhiên có thể thấy ra được, khi tôi nói chuyện với các 

vị, các vị phải nên có thể thấy ra được. Tôi là nắm lấy 

cái cơ hội này, hy vọng ở trong thời gian ngắn này tôi 

có thành tựu. Các vị đem cái cơ hội tốt này bỏ mất đi, 

vậy  thì  không  còn  cách  nào.  Tôi  không  thể  miễn 

cưỡng các vị. Hiện tại xã hội này là tự do dân chủ mở 

rộng,  ai  cũng  không  thể  can  thiệp  ai,  tôi  chỉ  có  thể 

khuyên bạn thôi. Hơn nữa tôi vẫn không thể khuyên 

riêng đối với cá nhân bạn, vì khuyên thì thế nào? Bạn 

phiền  lòng.  Tôi  khuyên  mọi  người,  bạn  ở  bên  cạnh 

nghe, bạn nghe hiểu rồi là bạn có thiện căn, còn bạn 

nghe rồi cảm thấy rất phiền phức, đó là thiện căn của 

bạn yếu kém. Nghe, hiểu, chịu làm, là bạn có phước 

đức.  Bạn  có  phước,  ngay  đời  này  bạn  có  thành  tựu. 

Thành tựu của bạn là thành tựu của bạn, không phải 

là thành tựu của tôi, cá nhân thành tựu cá nhân. 

Cho nên chúng ta ở vào thời đại này, chân thật 

tu hành mà nói là việc tốt, quyết định không phải là 

việc  xấu.  Ở  trong  cái  hoàn  cảnh  này,  không  dụng 

công  thì  không  được,  không  khắc  phục  chướng  nạn 

của  chính  mình  thì  không  được,  không  khắc  phục 

vọng  tưởng  tập  khí  của  chính  mình,  quyết  định  đọa 

lạc. Khi vừa đọa lạc, thì không biết đọa lạc đi đến nơi 

nào.  Việc  này  chúng  ta  nhất  định  phải  nhận  biết  rõ 

ràng. 

Tu hành chính là đời sống, tu hành chính là đối 

109 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

nhân xử thế tiếp vật, tu hành chính là phục vụ tất cả 

chúng  sanh.  Nhất  định  phải  dùng  tâm  chân  thành, 

quyết không thể xen tạp chút nào hư vọng; Nhất định 

phải  dùng  tâm  thanh  tịnh,  không  thể  xen  tạp  chút  ô 

nhiễm  nào.  Chúng  ta  thật  làm,  đối  đãi  với  tất  cả 

chúng sanh quyết định không có tâm cống cao ngạo 

mạn, ở ngay trong tất cả cảnh giới tu tâm bình đẳng, 

tu  tâm  đại  từ  bi,  có  thể  xả  mình  vì  người,  hoan  hỉ 

giúp đỡ tất cả chúng sanh, toàn tâm toàn lực mà làm, 

nhất định không hề bỏn xẻn. 

Chúng  ta  phát  tâm  như  vậy,  hành  trì  như  vậy, 

mới có thể cảm được hộ niệm của Phật Bồ Tát, bảo 

hộ  của  long  thiên  thiện  thần.  Tâm  chúng  ta  chuyển 

đổi lại, chuyển đổi được tròn đầy viên mãn, thì tướng 

mạo của chúng ta, thể chất của chúng ta cũng theo đó 

mà  chuyển.  Việc  này  tôi  ở  trong  lúc  giảng  kinh  nói 

qua rất nhiều lần, chúng ta tu hành thành tựu rõ ràng 

nhất  chính  là  dung  mạo  và  thể  chất,  nhất  định  phải 

hiểu được. Xem tướng đoán mạng thường nói “Cảnh 

tùy tâm chuyển”. Thân thể khỏe mạnh sống lâu cũng 

là tùy tâm chuyển. Cho nên bạn tu hành có công phu 

hay  không,  công  phu  có  lực  hay  không,  xem  qua 

tướng mạo của bạn, nghe qua âm thanh của bạn, lại 

quán sát cử động của bạn, thì rõ ràng rồi. Cái thứ này 

có  thể  giấu  được  người  sao?  Bạn  rốt  cuộc  có  công 

phu  thật  hay  không?  Chính  là  nói  bạn  có  chân  thật 

quay đầu hay không? Nếu như chúng ta ngày nay thể 

chất cũng giống y như trước, nhất định phải sanh tâm 



110 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



đại hổ thẹn, công phu không đắc lực. 

Công phu không đắc lực, thực tế mà nói cũng là 

có nhân duyên, vì con người không phải sanh ra mà 

biết. Sanh ra mà biết đó là Phật Bồ Tát thừa nguyện 

tái  sanh  đến,  còn  phàm  phu  chúng  ta  đều  là  do  học 

mà biết. 

Các vị pháp sư trẻ tuổi, từ xa ngàn dặm mà đến, 

đến đây để làm cái gì? Vẫn không phải là vì học để 

mà biết hay sao? Ở chỗ này là một hoàn cảnh tu học 

rất  tốt,  có  Bồ  Tát  hộ  pháp  ở  chỗ  này  chăm  sóc  mọi 

người, tứ  sự  cúng dường  không thiếu,  trải  qua  ngày 

tháng tốt hơn nhiều so với tổ sư đại đức ngày trước. 

Hoàn cảnh đời sống chúng ta, tổ sư đại đức không thể 

nào  so  bì  được.  Thế  nhưng  công  phu  tu  học  của 

chúng ta liệu có thể cũng siêu vượt hơn các Ngài hay 

không?  Nếu  như  công  phu  của  chúng  ta  không  thể 

siêu  vượt  hơn  các  Ngài,  thì  thọ  dụng  của  chúng  ta 

ngày  nay,  làm  sao  có  thể  không  sanh  tâm  hổ  thẹn? 

Đời  sống  vật  chất  của  chúng  ta  siêu  vượt  hơn  các 

Ngài, tiến độ công phu tu học của chúng ta cũng siêu 

vượt hơn các Ngài, tổ sư đại đức xem thấy các Ngài 

mới  cam  lòng,  các  Ngài  cũng  vỗ  tay,  cũng  hoan  hỉ. 

Người  thời  trước  buổi  tối  xem  kinh  là  ở  dưới  ngọn 

đèn dầu, làm gì mà sáng lạng như vầy? 

Nửa thế kỷ về trước, ngay trong thời kỳ kháng 

chiến, tôi đi học ở trường, buổi tối đi học thêm một 

giờ,  thắp  đèn  dầu.  Một  người  một  cái  đèn  dầu,  một 

111 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

ngọn đèn tâm. Tôi nói một ngọn đèn tâm, hiện tại rất 

nhiều người nghe không hiểu, đồng tu Đại lục không 

biết là các vị có hiểu được hay không? Thắp đèn dầu, 

một  ngọn  đèn  tâm,  cái  ánh  sáng  đó,  nhỏ  hơn  ngọn 

đèn sáp nhiều. Đại khái một ngọn đèn sáp, có thể nói 

3-4 ngọn đèn tâm, ánh sáng đó mới có thể sánh bằng 

một  ngọn  đèn  sáp. Chúng  tôi  ở  trong phòng tự học, 

một phòng học có 30-40 học sinh, 30-40 mươi ngọn 

đèn dầu. Mùi khói của những ngọn đèn đó hít vào lỗ 

mũi, lỗ mũi đều bị đen. Chúng tôi trải qua ngày tháng 

như thế nào? Các vị trải qua ngày tháng như thế nào? 


****** 

 

















112 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 

(VCD 116) 

Người hiện đại nếu như trải qua đời sống giống 

như  chúng  tôi  ngày  trước  đó,  bạn  nhất  định  sẽ  cảm 

thấy  thật  là  không  được  vệ  sinh,  tổn  hại  sức  khỏe, 

nhưng chúng tôi vào lúc đó không hề nghe qua cách 

nói  này.  Ngày  tháng  qua  được  cũng  tốt,  lâu  ngày 

cũng  quen.  Thế  nhưng  ngày  nay  vào  thời  đại  này, 

người  trải  qua  ngày  tháng  khổ  như  vậy,  không  phải 

không  có,  không  chừng  còn  rất  nhiều.  Chúng  ta 

hưởng một chút phước báo, đương nhiên là trong đời 

quá khứ tu được, thế nhưng phước báo này hưởng sẽ 

hết,  không  phải  vĩnh  viễn  hưởng  không  hết,  rất  dễ 

dàng hưởng hết, nhất là sanh ra ở trong phước không 

biết  phước,  không  biết  được  tu  phước,  không  biết 

được  tích    phước  thì  phước  báo  này  rất  nhanh  sẽ 

hưởng  hết,  sau  khi  hưởng  hết  rồi  thì  làm  thế  nào? 

Cho dù có tuổi thọ, nhưng phước không còn. Tuổi thọ 

là rất dài, không có cơm ăn, đói chết, bạn nói xem có 

oan  uổng  hay  không?  Đói  chết,  lạnh  chết,  họ  tuy  có 

tuổi thọ, vẫn là phải chết. Đây là người xưa nói  “Lộc 

 tận nhân vong”21: Lộc chính là bạn hưởng thụ, bạn đã 

hưởng  tận  hết  rồi,  tuổi  thọ  tuy  là  rất  dài,  thế  nhưng 

cũng  không  được,  vẫn  là  phải  chết.  Trái  ngược  lại, 

người tuổi thọ ngắn, cả đời họ chịu tích phước, chịu 

tu  phước,  thọ  mạng  đến  rồi,  phước  lộc  của  họ  vẫn 

chưa hết, vẫn còn rất nhiều, loại người này luôn luôn 

113 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

kéo dài tuổi thọ, vì họ chưa hưởng hết. 

Thí dụ nói họ có phước báo 60 năm, họ rất là 

tích  phước,  rất  là  tiết  kiệm,  thời  gian  60  tuổi  thọ 

mạng đến rồi, phước của họ rất nhiều, phước dư rất 

nhiều, tuổi thọ tự nhiên kéo dài thêm mười năm, kéo 

dài hai mươi năm, kéo dài ba mươi năm. Đây là định 

luật của nhân duyên quả báo, đây là chân lý, là chân 

tướng sự thật. 

  

 Chúng ta có cần trường thọ hay không? 

Cần!  Tại  vì  sao  cần  trường  thọ?  Chúng  ta  có 

thêm  nhiều  thời  gian  để  tu  học,  nếu  thời  gian  ngắn 

ngủi, đạo nghiệp của chúng ta không thành tựu, thời 

gian dài, cho dù đạo nghiệp của chúng ta có thành tựu 

rồi,  bạn  niệm  Phật,  niệm  đến  công  phu  thành  khối, 

đích  thực  có  tư  cách  vãng  sanh  rồi,  thế  nhưng  trên 

kinh Phật nói được rất hay:  “Thế giới Ta Ba tu hành 

 một  ngày  một  đêm,  bằng  thế  giới  Cực  Lạc  tu  hành 

 100 năm” . Giả như chúng ta ở thế giới Ta Bà tuổi thọ 

dài  một  chút,  có  thêm  được  thời  gian  mấy  năm, 

chúng ta từ công phu thành khối tu đến sự nhất tâm 

bất  loạn,  chẳng  phải  là  được  đại  tiện  lợi  hay  sao? 

Chúng ta sanh cõi Phương Tiện Hữu Dư, nhưng nếu 

như tuổi thọ dài thêm một chút thì chúng ta có thể tu 

đến  lý  nhất  tâm  bất  loạn,  sanh  đến  thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm.  Cho 

nên người chân thật giác ngộ, người chân thật tường 



114 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



tận,  ở  thế  giới  Ta Bà  không  tranh  thủ  các  thứ  khác, 

chỉ tranh thủ thời gian để tu, bởi vì thời gian của thế 

giới Ta Bà quá bảo quý. 

 Thế giới Ta Bà Bảo quý ở chỗ nào vậy? 

Cũng không phải không có đạo lý, thế giới Ta 

Bà tiến bộ rất khó, thoái chuyển rất nhanh. Tình hình 

thế giới Tây Phương Cực Lạc hoàn toàn tưởng phản 

với ở Ta bà đây của chúng ta, họ ở nơi đó không có 

thoái chuyển, thế nhưng tiến bộ rất chậm. Không như 

nơi đây, ở nơi đây có đại tiến đại thoái, họ ở nơi đó 

không thoái, thế nhưng tiến rất là chậm, không cách 

gì nâng lên trên cao mức độ lớn. Còn ở nơi đây có thể 

nâng  lên  trên  cao  ở  mức  độ  lớn,  cho  nên  với  cái 

duyên này, thế giới Ta Bà tốt hơn thế giới Cực Lạc. 

Bất  cứ  thế  giới  nào,  đều  có  chỗ  tốt,  đều  có  khuyết 

điểm, chúng ta đem cái ưu điểm của thế giới Ta Bà 

nắm giữ lấy, bắt lấy, khuyết điểm thì hoàn toàn xả bỏ 

hết, chúng ta liền có thể được đại thành tựu. Ở cái thế 

gian này chúng ta tu hành, người trong một đời có thể 


đạt  đến  lý  nhất  tâm  bất  loạn  không  phải  không  có? 

Có!  Không  phải  không  có.  Tông  môn  chi  sĩ   “Đại 

 triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh” , cùng với  “Lý nhất 

 tâm  bất  loạn”   của  Tịnh  Độ  tông,  hoàn  toàn  giống 

nhau. “Minh tâm kiến tánh” 

 Cái gì gọi là minh tâm kiến tánh? 

Nói  ra  những  danh  từ  này  làm  cho  chúng  ta 

115 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

nghe qua mơ mơ hồ hồ, không có một khái niệm rõ 

ràng. “Minh tâm kiến tánh” đổi một danh từ chính là 

dùng chân tâm, không còn dùng vọng tâm. Tâm tánh 

là chân tâm, bạn có thể dùng tâm thuần chân, thì sanh 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 

 Cái gì là vọng tâm? 

Ý niệm tự tư tự lợi chính là vọng tâm. Nếu như 

chúng ta vẫn làm không rõ ràng, hoặc giả là pháp sư 

bạn cũng là phàm phu, nên cũng có phiền não, lời của 

vị  pháp  sư  này  chúng  tôi  chưa  chắc  tin  tưởng.  Vậy 

lấy lời của Phật nói, trên Kinh Kim Cang có một tiêu 

chuẩn,  đó  là   “Người  dùng  chân  tâm  lìa  bốn  tướng, 

 người  lìa bốn  tướng  chính  là người  dùng  chân tâm, 

 vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, 

 vô thọ giả tướng” , con người này đang niệm Phật là 

“Lý nhất tâm bất loạn”, còn ở trong tông môn gọi là 

“Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh”. Nếu như bạn 

không lìa khỏi cái “ngã”, có “ngã” thì có riêng tư, bạn 

liền có tâm riêng tư. Có tâm riêng tư, bạn làm bất cứ 

việc  gì  cũng  đều  là  phước  báo  hữu  lậu  của  ba  cõi. 

Việc tốt có lớn hơn, như trên Phật kinh có một thí dụ 

 “Bố thí bảy báu tam thiên đại thiên thế giới”  cũng là 

phước báo hữu lậu của ba cõi, cho dù phước báo hữu 

lậu  lớn  nhất  là  đến  Đại  Phạm  Thiên  làm  Thiên 

Vương,  đến  trời  Ma  Hê  Thủ  La  để  đi  làm  Thiên 

vương, cũng không thể ra khỏi ba cõi, không thể liễu 

sanh tử. Cho nên bố thí bảy báu tam thiên  đại  thiên 



116 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



thế giới cũng không bằng vì người diễn nói bốn câu 

kệ  trên  kinh  Đại  thừa.  Đây  là  Phật  nói  trên  kinh, 

không  hề  sai.  Nếu  chúng  ta  nghe  rồi  vẫn  không  thể 

tin  tưởng,  cho  rằng  Phật  nói  lời  nói  này  đại  khái  là 

miễn  cưỡng  chúng ta,  khuyên  chúng  ta  đi  đọc  kinh, 

đại  khái  không  phải  là  thật.  Vậy  nếu  không  phải  là 

thật, Phật ở trên kinh nói “Phật thị chân ngữ giả, thật 

 ngữ giả, như ngữ giả, bất cuống ngữ giả, bất dị ngữ 

 giả”  22 thì  mấy câu nói này không đáng tin hay sao? 

Nếu  chúng  ta  có  loại  hoài  nghi  này,  thì  đây  là  tội 

nghiệp  rất  sâu.  Hay  nói  cách  khác  không  tin  lời  nói 

chân  thật,  tin  tưởng  lời  giả.  Phật  mỗi  câu,  mỗi  chữ 

đều là chân thật không hư dối, không có chữ nào là 

lời giả dối. Phật Bồ Tát dùng chân tâm đối người, còn 

phàm phu chúng ta thì lấy  “Hư cuống”23 đối với Phật 

Bồ  Tát,  chúng  ta  dùng  hư  tình  giả  ý.  Phật  Bồ  Tát 

dùng  chân  tâm  đối  với  người,  quyết  định  không  có 

chút  nào  lợi  ích  của  chính  mình  trong  đó,  không  có 

chút ý nguyện của chính mình trong đó, dụng tâm là 

chân tâm. Còn ta nghĩ thế nào thế nào đó, ta cho rằng 

thế nào thế nào đó, đã là vọng tâm, không phải chân 

tâm. 

Tôi thường hay khích lệ các đồng tu, chúng ta 

bắt  tay  vào  từ  chỗ  nào?  Nhất  định  phải  nên  biết, 

chúng ta phải từ đối với tất cả mọi người, tất cả mọi 

việc, tất cả mọi vật, xả bỏ đi ý niệm khống chế mà bắt 

tay  vào.  Tất  cả  phàm  phu  sáu  cõi,  khởi  tâm  động 

niệm,  đều  muốn  khống  chế  người,  khống  chế  việc, 

117 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

khống chế vật. Chỉ cần chúng ta tỉ mỉ quán sát, bạn sẽ 

thấy  trẻ  nhỏ  3-4  tháng  tuổi,  loại  hình  thái  này  đều 

biểu lộ ra rồi, đồ mà chúng ưa thích, chúng nắm lấy 

rất chặt, khống chế nó, không ưa thích thì chúng liền 

khóc,  chúng  không  biết  nói  chuyện.  Bạn  từ  ngay 

trong  động  tác  của  chúng  liền  có  thể  thấy  ra  được, 

chúng đã có ý niệm ý nghĩ khống chế với người sự và 

vật.  Đây  không  phải  là  thứ  tốt,  từ  khống  chế  phát 

triển  thì  trở  thành  chiếm  hữu,  chiếm  hữu  liền  tạo 

nghiệp,  khống  chế cái  ý  niệm  đó  là  mê  hoặc.  Hoặc, 

Nghiệp,  Khổ,  chiếm  hữu  là  tạo  nghiệp,  mang  đến 

chính là khổ báo ba cõi sáu đường. Cho nên Phật dạy 

chúng  ta  buông  bỏ,  Phật  dạy  chúng  ta  xả  bỏ,  quyết 

định chính xác. Phật Bồ Tát không giống như chúng 

ta, chính là các Ngài xả được sạch trơn, không nhiễm 

một trần. Phật Bồ Tát thị hiện ở cái thế gian này, tất 

cả  đều  là  tùy  duyên.  Phàm  phu  chúng  ta  là  phan 

duyên. Phan duyên chính là có ý nghĩ của chính mình 

trong đó, không có ý nghĩ của chính mình trong đó là 

tùy  duyên,  có  ý  nghĩ  của  chính  mình  ở  trong  đó  là 

phan duyên. 

Do đây có thể biết học là quan trọng hơn bất cứ 

thứ  gì,  “Học  nhi  tri  chi”24.   Đây  chính  là  tại  vì  sao 

những đại đức xưa nay, không luận là xuất gia tại gia, 

dùng thân cận thiện tri thức là việc trọng đại bậc nhất 

ngay trong đời này. Các vị xem thấy trong “Cao Tăng 

Truyện”, xem thấy trong “Tông Môn Ngữ Lục”. Các 

vị cũng xem thấy ghi chép trong “Sơn Chí” ở Trung 



118 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Quốc đại lục những tự viện, những đạo tràng tại gia 

xuất  gia, đều sẽ trụ  một  khoảng thời  gian  tương đối 

dài. Vì sao vậy? Thân cận bạn lành, có được cơ hội 

học tập, mỗi ngày có thời gian đọc kinh, có thời gian 

nghe kinh, có thời gian cùng với các đồng tham bạn 

hữu  nghiên  cứu  thảo  luận.  Lý  càng  nói  càng  tường 

tận, tường tận giúp chúng ta khai ngộ, giúp chúng ta 

phá trừ mê hoặc, chúng ta mới có thể đạt được, chân 

thật thu hoạch được thành quả như lý như pháp. Cái 

thành quả này chính là trí tuệ, phước đức. 

Như  Lai  trên  quả  địa  “Nhị  túc  tôn”  là  trí  tuệ, 

phước  đức  viên  mãn,  túc  chính  là  ý  nghĩa  của  viên 

mãn.  Chúng  ta  từ  xưa  đến  nay,  từ  sơ  phát  tâm  đến 

Như Lai quả địa, chúng ta mong cầu là cái gì? Phước 

đức, Trí tuệ, hai thứ này đều quan trọng. 

Thế nhưng đối với sơ học mà nói, trí tuệ càng 

quan trọng hơn phước đức, bởi vì nếu bạn không có 

trí tuệ, bạn không biết tu phước, bạn cũng không có 

năng lực thấy ra được đâu là phước, đâu là họa, kiết 

hung họa phước bạn rất khó mà phân  biệt. Cho nên 

đối  với  sơ  học  chúng  ta  mà  nói  trí  tuệ  nặng  hơn 

phước đức. 

Đối với người tu hành lâu năm mà nói, đã khai 

ngộ  rồi,  phước  đức  trọng  hơn  trí  tuệ.  Chúng  ta  đọc 

được ở trên Phật kinh liền có thể có được chứng minh 

rất  tốt:  Bồ  Tát  thành  Phật  rồi,  trí  tuệ  viên  mãn,  còn 

phải dùng thời gian 100 kiếp để tu phước. Bạn nghĩ 

119 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

thử xem đây là ý gì? Nếu các Ngài không tu phước, 

thì Ngài không có được 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp. Bởi 

vì  tướng  hảo  là  phước  báo,  cho  nên  dùng  thời  gian 

100  kiếp  để  tu  phước,  sau  đó  mới  có  thể  độ  chúng 

sanh. Độ chúng sanh không thể không có phước. Vì 

sao?  Thực  tế  mà  nói  bạn  có  trí  tuệ  nhưng  trí  tuệ  có 

ích dụng gì? Học vấn có tốt hơn, không thể làm cơm 

ăn. Thế nhưng có phước báo, có tiền của, nó vừa dẫn 

khởi thì liền có đến. Cho nên Bồ Tát phải thành Phật 

độ chúng sanh. Cho nên không có phước báo thì làm 

sao  được?  Phải  phước  huệ  song  tu,  phải  phước  huệ 

viên mãn. 

Do  đó  Thế  Tôn  dạy  bảo  chúng  ta,  ngay  trong 

quá trình đó, phước huệ đều phải quan tâm, không thể 

nghiêng  nặng  một  bên.  Tốt  nhất  là  trong  phước  có 

huệ,  trong  huệ  có  phước,  đây  gọi  là  trung  đạo, 

nghiêng về phía bên huệ, hoặc giả là nghiêng về phía 

bên  phước  đều  không  phải  là  trung  đạo.  Trung  đạo 

phải  chú  trọng  phước  huệ  song  tu,  phước  huệ  đều 

học. 

Thế nhưng phước huệ chân thật, quyết định là 

tâm  chân  thành,  nếu  có  một  chút  tâm  lừa  gạt  chúng 

sanh, phước huệ đều không có. Tổ sư đại đức thường 

hay nói với chúng ta  “Tất cả phải từ ngay trong tâm 

 chân  thành  mà  làm”  25.  Câu  nói  này  rất  quan  trọng, 

chúng ta quay đầu, cái thứ nhất phải từ ngay chỗ này 

mà  quay  đầu.  Ngày  trước  đều  là  dùng  tâm  “hư 



120 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



cuống”  đối với tất cả chúng sanh, thậm chí đối với cả 

Phật Bồ Tát, chúng ta từ chỗ nào quay đầu lại, từ nay 

về  sau  chúng  ta  nhất  định  giống  như  Phật  Bồ  Tát, 

dùng tâm chân thành đối với tất cả chúng sanh. Bạn 

quả  nhiên  từ  chỗ  này  mà  quay  đầu  lại,  bạn  lập  tức 

liền  được  chư  Phật  hộ  niệm,  bạn  lập  tức  liền  được 

Long Thiên thiện thần ủng hộ. Họ không phải ủng hộ 

người của bạn, Phật Bồ Tát cũng không phải hộ niệm 

bạn,  mà  ủng  hộ  chân  tâm  chân  thành  này  của  bạn. 

Đây  là  đạo  tâm  hy  hữu  khó  được,  cái  tâm  này  khó 

phát, vừa phát liền chứng quả. 

Bạn thấy Bồ Tát sơ trụ trong kinh Đại Thừa là 

Phát  tâm  trụ.  Chỉ  cần  cái  tâm  này  của  bạn  phát  rồi, 

không thoái  chuyển,  thì  trụ  rồi,  trụ  ở  ngay  nơi  chân 

tâm, bạn chính là Pháp Thân Đại Sĩ của phát tâm trụ. 

Nhà  Phật  thường  nói   “Buông  bỏ  đồ  đao,  lập 

 địa thành Phật” , chính là thí dụ cho sự việc này. Đồ 

đao  là  cái  gì?  Đồ  đao  là  vọng  tâm.  Tâm  hư  cuống 

không thật, đồ đao giết pháp thân huệ mạng của bạn. 

Đồ đao  bạn có thể buông bỏ rồi, pháp thân huệ mạng 

được cứu, bạn liền thành Phật. Vậy tại vì sao không 

dùng tâm chí thành để đối nhân xử thế tiếp vật? Nếu 

như bạn nói “Nếu như tôi dùng chân tâm để đối nhân 

xử thế tiếp vật, thì tôi bị thiệt thòi rồi” thì câu nói này 

chính là tự gạt mình, gạt người. Bạn dùng tâm chân 

thành  để  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  nhất  định  không 

thiệt  thòi.  Còn  bạn dùng  tâm  hư  cuống  thì  bạn  thiệt 

121 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

thòi lớn, tương lai phải đọa ba đường, cái thiệt đó thật 

to, tương lai phải chịu ác báo. Bạn thấy cái thiệt này 

của bạn phải lãnh lấy có lớn hay không? Cho nên kiết 

hung  họa  phước  lợi  hại,  có  thể  thấy  được  rõ  ràng, 

thấy được tường tận. 

Làm thế nào gặp kiết tránh hung là đại học vấn. 

Các đồng tu nếu như ở trên chỗ này có sự thể hội, thì 

mới biết được chúng ta thân cận thiện tri thức là quan 

trọng đến như vậy. 

Tôi  năm  xưa  gặp  đại  sư  Chương  Gia,  tôi  theo 

ông ba năm, khi đại sư Ngài viên tịch, nếu như ông 

trường  thọ,  thì  sớm  muộn  gì  tôi  cũng  học  mật  với 

Ngài, đạo lý nhất định. Ông dạy tôi ba năm thì ông ra 

đi. Sau đó tôi  gặp lão cư  sĩ  Lý Bỉnh Nam. Tôi  theo 

ông mười năm, không thiếu vắng một buổi học nào. 

Chúng tôi thuộc về chúng thường tùy, lão sư Ngài đi 

đến nơi nào thì tôi đi theo đến đó. 

Hiện tại chúng ta phải phát tâm thân cận một vị 

chân thiện tri thức. Hy hữu không gì bằng là A Di Đà 

Phật, nhất định cầu sanh Tây Phương, thân cận A Di 

Đà  Phật  Thế  Tôn.  Cái  quyết  định  này  của  chúng  ta 

nhất  định  là  chính  xác,  không  có  chút  sai  lầm  nào, 

mười  phương  chư  Phật  Như  Lai  đều  là  khuyến  cáo 

chúng ta như vậy. Chúng ta ở ngay trong cái nguyện 

này phải sanh khởi cái tâm ngưỡng vọng. Vì sao vậy? 

Vô lượng thọ, chỉ cần tuổi thọ dài. A Di Đà Phật vô 

lượng  thọ,  Ngài  trụ  thế  dài,  thời  gian  giáo  học  dài. 



122 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Chúng ta đi đến nơi đó, thọ mạng cũng là vô lượng, 

thời  gian  tu  học  của  chúng  ta  dài,  làm  gì  mà  không 

thành  tựu  chứ?  Thế  Tôn  thường  nói  trong  đại  kinh, 

phàm phu tu thành Phật, phải trải qua ba Đại A Tăng 

Kỳ kiếp. Nhưng vô lượng thọ dài hơn nhiều so với ba 

đại A Tăng Kỳ kiếp. Cho nên dù là ba đại A Tăng Kỳ 

kiếp thì chúng ta cũng đủ thời gian để tốt nghiệp, sẽ 

không  thoái  chuyển,  sẽ  không  gián  đoạn.  Cho  nên 

chư Phật Như Lai khuyên chúng ta cầu sanh Tịnh Độ, 

bạn nói xem có đạo lý hay không? Ngoài Tịnh Độ ra, 

cõi  nước  chư  Phật  khác  đều  có  thoái  chuyển,  giống 

như  thế  giới  này  của  chúng  ta  vậy,  đều  có  thoái 

chuyển,  đều  có  sáu  cõi.  Chỉ  riêng  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc không có sáu cõi luân hồi. Thế giới 

Cực Lạc các vị tỉ mỉ mà quán sát, nó chỉ có một pháp 

giới,  pháp  giới  nhất  chân,  nó  không  có  mười  pháp 

giới, chân thuần đến tột đỉnh, pháp giới Bồ Tát  Phổ 

Hiền.  Phật  thường  hay  nói  với  chúng  ta,  Bồ  Tát 

không  tu  hạnh  Phổ  Hiền  thì  không  thể  viên  thành 

Phật đạo, cho nên thế giới Tây Phương Cực Lạc, mỗi 

mỗi đều tu hạnh Phổ Hiền. Bạn thấy trong Phần Tựa 

của  bổn  kinh  này,  sau  khi  giới  thiệu  các  vị  thượng 

thủ, thì câu thứ nhất  “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền đại 

 sĩ chi đức” , cho nên thế giới Cực Lạc là thế giới gì? 

Là pháp giới Phổ Hiền. 

 Pháp giới Phổ Hiền cùng pháp giới đại Bồ Tát khác 

 biệt nhau ở chỗ nào? 

123 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Khác  biệt  ở  tâm  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  là  tâm 

thuần chân, không có chút hư giả nào, không có chút 

“Ngã kiến” nào. Ngã kiến còn không có, thì làm gì có 

ngã chấp? Đây là Bồ Tát Phổ Hiền, Bồ Tát Đại thừa 

không thể sánh. 

Bồ  Tát  Đại  thừa  tuy  “Ngã  chấp”  không  còn, 

“Ngã  ái”  không  còn,  “Ngã  si”  không  còn,  nhưng 

“Ngã kiến” thì vẫn còn, chưa có đoạn sạch. Làm sao 

biết được? Tâm lượng của họ chưa đạt đến hư không 

pháp  giới.  Từ  chỗ  này  có  thể  thấy  ra  được,  họ  phát 

nguyện muốn độ Đại thiên thế giới chúng sanh, vì đại 

thiên thế giới là một giới hạn, một cõi Phật, cho nên 

phát nguyện độ vô lượng vô biên chúng sanh đó của 

họ, vẫn là có phạm vi, cho dù phát nguyện đến hai cõi 

nước  Phật,  ba  cõi  nước  Phật,  mười  cõi  nước  Phật, 

một trăm cõi nước Phật, một ngàn cõi nước Phật, họ 

vẫn là có phạm vi. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  cái  tâm  lượng  đó  không  có 

phạm  vi,  tận  hư  không  khắp  pháp  giới,  hoàn  toàn 

tương ưng  với bổn nguyện của Di Đà, đó là Bồ Tát 

Phổ Hiền. Phàm hễ có giới hạn đều không phải là Bồ 

Tát  Phổ Hiền, Bồ Tát  Phổ Hiền nhất định  không có 

giới hạn, chân thật là  “Tâm bao thái hư, lượng khắp 

 pháp giới”. Lượng lớn thì  phước lớn,  cảm được thọ 

mạng vô lượng, thọ mạng là phước báo; Lượng nhỏ 

thì làm gì có phước báo lớn như vậy? 

Cho  nên  chư  Phật  Như  Lai  khuyên  bảo  chúng 



124 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



ta, cầu sanh Tây Phương Cực Lạc, thân cận A Di Đà 

Phật, học tập với A Di Đà Phật, một đời thành Phật. 

Pháp  môn  này  là  Phật  pháp  ngay  đời  thành  tựu,  cái 

thành tựu đó là chứng được Phật quả viên mãn, cùng 

với  A  Di  Đà  Phật  không  hề  khác  biệt,  một  đời  liền 

làm  được.  Thế  giới  phương  khác  phải  trải  qua  rất 

nhiều  đời,  đời  đời  kiếp  kiếp.  Vì  sao  vậy?  Tuổi  thọ 

không  dài.  Cho  dù  chúng  ta  xem  thấy  Thế  Gian  Tự 

Tại Vương Phật nói pháp 42 kiếp, tuổi thọ dù là đến 

42  kiếp  nhưng  vẫn  là  có  hạn.  Tuổi  thọ  không  dài, 

nhất  định  thoái  chuyển,  nhất  định  vẫn  là  có  chướng 

ngại. Việc này chúng ta phải rõ ràng, phải tường tận, 

chân  thật  rõ  ràng  tường  tận,  bạn  mới  biết  được  làm 

thế nào để chọn lựa. 

Trong  chú  giải  của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ, 

ông vận  dụng  lời  nói  của  tổ  sư đại  đức,  “Nhân  dân 

 thọ  mạng  vô  lượng” ,  đây  là  Tịnh  Độ  đức  thứ  nhất. 

Trong vô lượng công đức, đây là đức thứ nhất, không 

sai, là A Di Đà Phật oai thần gia trì. Thế nhưng chính 

mình  cũng  phải  phối  hợp  với  bổn  nguyện  của  A  Di 

Đà, vậy mới có thể thành tựu. 

Gia  trì  của  A  Di  Đà  Phật  là  phổ  biến,  là  bình 

đẳng, là quyết định không có phân biệt, tại vì sao có 

người  có  được,  có  người  không  có  được?  Đó  là 

“Người có được” chịu phối hợp với A Di Đà, người 

không có được, không chịu phối  hợp với Phật. Phật 

dạy  chúng  ta  phát  tâm,  chúng  ta  chân  thật  phát  tâm 

125 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

rồi,  hợp  tác  với  Ngài;  Còn  Phật  dạy  chúng  ta  phát 

tâm, chúng ta không chịu phát tâm, thì không hợp tác; 

Phật dạy chúng ta tu hạnh phổ hiền, chúng ta không 

chịu tu hạnh Phổ Hiền, thì không hợp tác. Do đây có 

thể biết vãng sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

bốn  độ,  ba  bậc,  chín  phẩm  là  do  đâu  mà  có?  Xem 

mức độ hợp tác của bạn nhiều ít, sự việc chẳng phải 

như vậy hay sao? Hoàn toàn hợp tác là cõi Thật Báo 

Trang  Nghiêm  thượng  phẩm  thượng  sanh;  Chỉ  cần 

hợp tác mấy phần trăm, đi vãng sanh trong cõi Phàm 

Thánh Đồng Cư, sự việc chẳng phải như vậy sao? 

Tôi  ngày  trước  giảng  kinh  này,  giảng  đến  ba 

bậc  chín  phẩm,  tôi  nói  thì  không  giống  như  người 

xưa,  tôi  thì  lấy  việc  luận  việc.  Ở  trong  bộ  kinh  này 

Phật  dạy  chúng  ta  như  thế  nào,  những  cảnh  giới, 

phương  pháp,  lý  luận  này,  chúng  ta  làm  đến  được 

100%,  làm  đến  được  chính  là  hợp  tác,  thì  bạn  cõi 

Thật  Báo  thượng  thượng  phẩm  vãng  sanh;  chúng  ta 

làm đến được 90%, cắt bớt đi 10%, bạn cõi Thật Báo 

Trung  phẩm  vãng  sanh;  có  thể  làm  đến  được  80%, 

cõi  Thật  Báo  hạ  phẩm  vãng  sanh;  có  thể  làm  đến 

được  70%,  cõi  Phương  Tiện  Hữu  dư  thượng  phẩm 

vãng  sanh…Mãi  đến  phía  dưới  hạ  hạ  phẩm  vãng 

sanh, cũng phải làm đến được 20%. Đây là chúng ta 

hợp  tác  với  Phật.  Còn  20%  cũng  không  làm  đến 

được, nhất định không thể vãng sanh. 

Trong 20% này các vị đồng tu phải chú ý đến, 



126 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



quan  trọng  nhất  chính  là  tâm  chân  thành.  Làm  sao 

biết được? Bởi vì cả  “ba bậc vãng sanh”  trong mỗi 

đoạn  kinh  văn,  nói  điều  kiện  vãng  sanh  Tịnh  Độ 

“Phát tâm Bồ Đề, một lòng chuyên niệm”.  Chúng ta 

liền biết được quan trọng nhất là phát tâm Bồ Đề, tâm 

Bồ Đề là chân tâm, nên bạn nhất định không thể dùng 

tâm hư vọng. 

Trong   “Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật”,   Thế 

Tôn nói với chúng ta tâm Bồ Đề: Cái thứ nhất tâm chí 

thành, chân thành đến tột đỉnh, gọi là tâm chí thành; 

Cái thứ hai là thâm tâm; Cái thứ ba là tâm đại bi. Tâm 

chân thành là thể, bạn không có thì không được, nhất 

định  không  thể  vãng  sanh;  thâm  tâm  là  hiếu  thiện 

hiếu  đức, tâm đại  bi  là từ bi  là giúp đỡ người khác. 

Hai  loại  hai  loại  tâm  này  có  cạn  sâu  khác  nhau, 

nhưng không có tâm chí thành thì không được. Hay 

nói cách khác ta tích công lũy đức bao nhiêu, không 

gì  quan  trọng hơn phải  dùng  tâm  chân  thật  mà  làm. 

Nếu ta dùng chân tâm, thì dù cho bạn chỉ tích được là 

tiểu công tiểu đức, bạn vẫn có thể vãng sanh, nhưng 

sanh  được  phẩm  vị  không  cao;  Nếu  như  dùng  vọng 

tâm mà làm những tích công lũy đức này, không thể 

vãng sanh, quả báo là phước báo hữu lậu ba cõi. Khác 

biệt ở cái điểm này. 

Nếu chúng ta không thể phân biệt rõ ràng, ngay 

đời này rất dễ luống qua. Hiểu sai đi ý nghĩa ở trong 

kinh, thiện nhỏ lợi nhỏ. Tiểu công tiểu đức dùng tâm 

127 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

chân thành mà tu thì người này vãng sanh Cõi Phàm 

Thánh  Đồng  Cư.  Hay  nói  cách  khác  thế  giới  Tây 

Phương  là  pháp  giới  chân  thật,  pháp  giới  nhất  chân 

nên  nhất  định  không  thể  dùng  vọng  tâm.  Dùng  tâm 

hư  cuống,  bạn  muốn  cầu  sanh  đến  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, không thể có được, bạn một  ngày 

niệm  mười  vạn  danh  Phật  hiệu  cũng  không  được, 

người xưa nói rất hay  “Đau mồm rát họng chỉ uổng 

 công”.   

Có thể thấy được phát chân tâm là quan trọng. 

Cho  đến  làm  thế  nào  tu  chân  tâm?  Làm  thế  nào  tu 

tâm đại bi? Làm thế nào tích công bồi đức? Trong tất 

cả kinh điển đại thừa, nói được rất rõ ràng, nói được 

rất tường tận, chỉ cần chúng ta thường hay đọc tụng, 

tư duy thể hội, đem nó thực tiễn ngay trong đời sống, 

đó chính là tích công bồi đức, chính là thâm tâm, thực 

tiễn tâm đại bi. Thâm tâm là tự lợi, tâm đại bi là lợi 

tha, tất cả đều dùng tâm chân thành để làm nền tảng, 

 “Nhất thiết giai tùng chân thật tâm trung tác” . Câu 

nói  này  là  đại  sư  Thiện  Đạo  nói.  Ngài  Thiện  Đạo 

ngay trong truyền thuyết nói rằng Ngài chính là hóa 

thân của A Di Đà Phật, A Di Đà Phật tái lai, nếu đã là 

A  Di  Đà  Phật  tái  sanh,  vậy  Ngài  Thiện  Đạo  nói  thì 

chính  là  A  Di  Đà  Phật  chính  mình  nói.  “Quán  Vô 

 Lượng Thọ Phật Kinh Tứ Thiệp Sớ” , của Ngài cũng 

chính là A Di Đà Phật chính mình giảng, chính mình 

chú, chúng ta làm sao có thể không tin? 



128 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 NGUYỆN THỨ 16 - Thanh Văn vô số 

CHÁNH  KINH:   “Giả  linh  tam  thiên  đại  thiên  thế 

giới  chúng  sanh  tất  thành  Duyên  Giác,  ư  bách 

thiên  kiếp,  tất  cộng  kế  giảo,  nhược  năng  tri  kỳ 

lượng  số  giả,  bất  thủ  Chánh  Giác”  -  (16.   Thanh 

Văn vô số nguyện). 

 [Dịch nghĩa: Giả sử chúng sanh trong tam thiên đại 

 thiên  thế  giới  đều  thành  Duyên  Giác,  trong  trăm 

 ngàn kiếp cùng nhau tính toán mà biết nổi số lượng 

 ấy  thì  chẳng  lấy  Chánh  Giác]  -  (Nguyện  thứ  16: 

Thanh Văn vô số) 

Cho nên đọc đến hai nguyện này, chúng ta biết 

được thế giới Tây Phương Cực Lạc thuần là Bồ Tát, 

người người đều là Vô Lượng Thọ. 

Lão  sư  không  có  vấn  đề,  chính  mình  cũng 

không  có  vấn  đề,  lại  xem  qua  đồng  tham  đạo  hữu, 

đồng  tu,  đồng  tu  đều  là   “Chư  thượng  thiện  nhân” . 

Mỗi mỗi đều là phát tâm Bồ Đề, mỗi mỗi đều là một 

lòng  chuyên  niệm,  đây  chính  là  bậc  thượng  thiện 

nhân.  Số  lượng  nhiều  ít?  Không  thể  tính!  Không 

giống như thế gian này chúng ta người thiện ít, người 

bất thiện nhiều, nơi nơi đều có chướng ngại. Chướng 

ngại nơi nhân sự còn chướng ngại nghiêm trọng hơn 

so  với  vật  chất,  chướng  ngại  vật  chất  dễ  dàng  khắc 

phục,  chướng  ngại  nhân  sự  rất  khó  khắc  phục.  Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc không có chướng ngại, thọ, 

129 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

lượng cùng đại chúng thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

trên nguyện văn nói rất hay  “Thanh Văn thiên nhân 

 vô số” . Thế giới Tây Phương thuần là Bồ Tát, làm gì 

có “Thanh Văn thiên nhân”? Trên bản kinh phía sau 

tự mình có giải thích, Phật biết được chúng ta đọc cái 

nguyện văn này rồi sẽ có nghi hoặc, cho nên phía sau 

vì chúng ta nói ra vì sao chỗ này lại nói như vậy. 

Cái cách nói này có hai ý nghĩa:  

Ý  nghĩa  thứ  nhất:  Là  nói  thân  phận  trước  khi 

chưa vãng sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc. Ví 

dụ như chúng ta vãng sanh thế giới Tây Phương Cực 

Lạc rồi, người bên đó xem thấy là thiên nhân, vì là từ 

thiên nhân mà đến. Có số lại là từ Thanh Văn Duyên 

Giác  hồi  tiểu  hướng  đại,  phát  nguyện  cầu  sanh  thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, đó là Thanh Văn. Đây là 

một cách nói. 

Cách nói thứ hai: Là nói ở thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc,  trên  phương  diện  đoạn  phiền  não  cạn  sâu 

mà nói. Chúng ta là đới nghiệp vãng sanh, một phẩm 

phiền não chưa đoạn, sau khi đến được thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, phiền não vẫn chưa đoạn hết, cũng 

bằng thiên nhân của thế giới phương khác; Còn kiến 

tư phiền não đoạn tận rồi, nhưng trần sa, vô minh vẫn 

chưa  đoạn,  cũng  bằng  với  Thanh  Văn  Duyên  Giác 

của thế giới phương khác, là cái ý như vậy. Đều là từ 

trên thí dụ mà nói. Nhất định đều thuần là đại thừa Bồ 

Tát Phổ Hiền, hay nói cách khác Bồ Tát Phổ Hiền sơ 



130 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



phát tâm, Bồ Tát Phổ Hiền sơ tín vị, Bồ Tát Phổ Hiền 

nhị tín vị, mãi đến Bồ Tát Phổ Hiền Đẳng giác, thảy 

đều là Bồ Tát Phổ Hiền. Chúng ta đoạn chứng phiền 

não,  số  mục  tuy  là  không  như  nhau,  nhưng  thông 

minh trí tuệ, phương tiện khéo léo, cùng đại Bồ Tát 

không  hề  khác  nhau.  Đây  chính  là  chỗ  thù  thắng 

không gì sánh bằng của thế giới Tây Phương. 

Giảo lượng của nguyện thứ 16 ở cái đoạn văn 

tự này, để chúng ta từ chỗ này mà thể hội, số lượng 

không thể nghĩ bàn, việc này ở thế giới Cực Lạc đều 

đã thành tựu rồi. 

Trong chú giải của Hoàng lão cư sĩ, ở trang thứ 

256,  giới  thiệu  với  chúng  ta  tam  thiên  đại  thiên  thế 

giới, ông dùng cách nói của nhà khoa học gần nhất, 

đáng được chúng ta làm tham khảo. 

Cái nguyện này chúng ta chỉ giảng đến đây, A 

Di Đà Phật. 


****** 

 







131 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 

(VCD 117) 

 NGUYỆN THỨ 17- Chư Phật khen ngợi 

CHÁNH KINH: Ngã tác Phật thời, thập phương thế 

giới, vô lượng sát trung, vô số chư Phật, nhược bất 

cộng  xưng  thán  ngã  danh,  thuyết  ngã  công  đức, 

quốc  độ  chi  thiện  giả,  bất  thủ  Chánh  Giác.   (17. 

Chư Phật xưng thán nguyện). 

 [Dịch  nghĩa:“Lúc  tôi  thành  Phật,  vô  số  chư  Phật 

 trong  vô  lượng  cõi  nước  trong  mười  phương  thế 

 giới  nếu  chẳng  cùng  khen  ngợi  danh  hiệu  của  tôi, 

 thuật sự tốt lành của cõi nước và công đức của tôi 

 thì  chẳng  lấy  Chánh  Giác” ]-  (Nguyện  thứ  17:  Chư 

Phật khen ngợi).   

Đây là chương thứ 9 của đại nguyê ̣n, trong 48 

nguyê ̣n  thì  đây  là  nguyê ̣n  thứ  17.  “Chư  Phật  xưng 

thán  nguyện”.  Phần  trước đã báo cáo qua với quí vi ̣ 

rồi, 48 nguyện Di Đà: Từ nguyê ̣n thứ 15 “Tho ̣ ma ̣ng 

vô lươ ̣ng” “Thanh Văn vô số” “Chư Phật xưng thán” 

cho  đến  “Thâ ̣p  niê ̣m  tất  sanh”,  đây  đều  là  phần  thù 

thắng  nhất,  quan  tro ̣ng  nhất  ở  trong  48  nguyê ̣n,  đặc 

biê ̣t là nguyê ̣n này. 

Cổ đức nói cho chúng ta biết, nếu như không có 

nguyê ̣n  này,  thì  tâm  nguyê ̣n  của  Phật  A  Di  Đà  lớn 



132 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



bao  nhiêu  cũng  không  thể  viên  mãn.  Cho  dù  xây 

dư ̣ng  thế  giới  Cư ̣c-la ̣c  viên  mãn,  để  dành  cho  người 

niê ̣m Phật 10 phương làm nơi đa ̣o tràng tiến tu, có ai 

biết? Nếu như không có người biết, chúng ta cũng sẽ 

không  phát  tâm  muố n  đi  đến  thế  giới  Cực-la ̣c  rồ i. 

Cho nên cái sự viê ̣c này nhất đi ̣nh cần tất cả chư Phật 

Bồ -tát vì mo ̣i người chúng ta giới thiê ̣u, gửi gắm, thì 

chúng  ta  mới biết có mô ̣t vi ̣ Phật A Di Đà, mới biết 

có mô ̣t thế giới Cực-la ̣c. Cho nên nguyê ̣n này là thù 

thắ ng hơn hết. 

Hơn  nữa  nguyện  này  không  có  không  đươ ̣c. 

Chúng ta cũng có thể xem như là A Di Đà Như lai ở 

trong pháp giới đã lập mô ̣t ngôi trường đa ̣i học Phật 

giáo,  đã  lập  một  thôn  Di  Đà  với  quy  mô  vĩ  đa ̣i,  thế 

giới Cư ̣c-la ̣c chính là thôn Di Đà lớn. Nhất đi ̣nh cần 

tất cả chư Phật Như lai 10 phương 3 đời, cùng nhau 

giúp Phật A Di Đà chiêu sinh. Chúng sanh trong thế 

giới  10  phương  mới  biết  có  mô ̣t  nơi  chố n  như  vậy, 

nơi mà tất cả chư Phật xưng tán. 

Chúng  ta  ho ̣c  Phật  mục  đích  là  gì?  Chư  Phật 

Như lai giáo hóa chúng sanh với mu ̣c đích gì? Chúng 

ta  phải cần hiểu rõ, cần sáng tỏ. 

Sao go ̣i là Phật? Nếu như ho ̣c Phật mà ngay cả 

vì  sao  go ̣i  là  Phật,  vì  sao  go ̣i  là  Bồ -tát,  đều  hiểu 

không rõ ràng, như vậy làm sao có thể nói là không 

mê tín chứ? Phật, Bồ -tát cái danh từ này là tiếng Ấn 

Đô ̣. Đa ̣i sư di ̣ch kinh cổ đa ̣i vẫn cứ giữ nguyên cái âm 

133 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

gố c của tiếng Pha ̣n, dùng âm di ̣ch. Điều này ở trong 

quy tắ c di ̣ch kinh nó thuô ̣c vào loa ̣i “Tôn tro ̣ng không 

di ̣ch”. Không phải không di ̣ch đươ ̣c, mà là tôn tro ̣ng 

đố i với cách xưng hô này, dùng âm gốc của nó. Phật, 

ý  nghĩa  tương  đồng  với  thánh  nhân,  hiền  nhân  mà 

người Trung Quốc go ̣i. Phật là thánh nhân, Bồ-tát là 

hiền nhân. 

 Vì sao gọi là thánh? 

Ở trong từ vựng Trung Quốc giải thích: Đối với 

lý sư ̣, nhân quả của vũ tru ̣ nhân sinh thông đa ̣t hiểu rõ 

thì người này đươ ̣c go ̣i là thánh nhân. 

 Vì sao gọi là Hiền nhân? 

Người ho ̣c tập theo thánh nhân, làm học trò của 

thánh  nhân,  một  lòng  một  da ̣  muố n  ho ̣c  thánh  nhân 

thì người này đươ ̣c gọi là Hiền nhân. 

Ở trong Phật pháp, ở trong kinh điển giải thích: 

“Phật”  phiên  di ̣ch  là  bâ ̣c trí, bâ ̣c giác;  Trí là trí tuê ̣. 

Trí tuê ̣ đa ̣t đến cứu cánh viên mãn, đố i với tất cả pháp 

thế  xuất  thế  gian,  không  có gì không giác ngộ; Giác 

ngộ  tức  là  không  mê  hoă ̣c,  thảy  đều  giác  ngộ,  thảy 

đều sáng tỏ thì người này chúng ta bèn tôn xưng ho ̣ là 

Phật Đà. 

Ho ̣c Phật Đà, làm đê ̣ tử của Phật Đà, mô ̣t lòng 

mô ̣t  da ̣  tu  ho ̣c:  Cầu  trí  tuê ̣, cầu  giác  ngộ, người  như 



134 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



vậy đươ ̣c tôn xưng là Bồ -tát. 

Vì vâ ̣y chúng ta không nên xem và ứng xử với 

Phật Bồ -tát như thần tiên. Vâ ̣y là sai rồ i! Thần tiên so 

với Phật Bồ-tát còn phải ở dưới mô ̣t cấp. 

Thần  có  thiên  thần:  Chúng  ta  xem  thấy  trong 

kinh Phật, thiên thần sắ c giới, thiên thần vô sắc giới, 

ở trong đây gồm cả Đa ̣i Phạm Thiên Vương, Ma Hê 

Thủ La Thiên Vương, thố ng lĩnh tam thiên đa ̣i thiên 

thế giới, nhưng ho ̣ vẫn là ho ̣c trò của Phật, vẫn là ho ̣c 

trò của Bồ -tát. Họ là ho ̣c trò ta ̣i gia của Phật Bồ -tát, 

phát  nguyện  hô ̣  trì  Phật  pháp,  đây  là  điều  chúng  ta 

phải  nhâ ̣n  biết  rõ  ràng.  Phật  Bồ -tát  không  phải  thần 

tiên. 

Chúng ta không nên học làm thần tiên, ho ̣c làm 

thần  tiên  là  hỏng  rồ i!  Vì  sao?  Vẫn  phải  ở  trong  lục 

đạo  luân  hồi,  chưa  thể  ra  khỏi  đươ ̣c.  Chúng  ta  phải 

ho ̣c  chư  Phật  Bồ-tát,  trí  tuê ̣  chân  thật,  trí  tuê ̣  vô 

lươ ̣ng, vậy là đúng rồi. Chỉ có trí tuê ̣ mới có thể giải 

quyết vấn đề. 

Vấn đề trong thế gian này của chúng ta rất phức 

ta ̣p,  điều  này  mo ̣i  người  đều  biết.  Trên  trời  cũng  có 

vấn đề. Người Trung Quốc chúng ta thường tán thán 

Ngo ̣c  Hoàng  Đa ̣i  Đế.  Người  này  rất  nhiều  tôn  giáo 

tôn xưng ông là Thượng đế. Ở trong kinh Phật go ̣i ho ̣ 

là  Đao  Lơ ̣i  Thiên  Chủ.  Ho ̣  cũng  có  phiền  phức,  ho ̣ 

cũng có oan gia, A-tu-la thường hay đến kiếm chuyê ̣n 

135 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

gây sư ̣, khiến cho cung trời cũng không yên ổn. Quí 

vi ̣  đã  xem  “Tây  Du  Ký”  Tôn  Ngô ̣  Không  đa ̣i  náo 

thiên  cung,  Tôn  Ngô ̣  Không  chưa  chắ c  đã  náo  thiên 

cung,  nhưng  vua  A-tu-la  thường  hay  đa ̣i  náo  thiên 

cung, là sự thâ ̣t chứ không phải giả. Đây chính là nói 

rõ, trên trời cũng không thái bình, làm vua trời cũng 

không có gì là ghê gớm. Những điều này nói tóm la ̣i, 

thuâ ̣t ngữ hiện nay của chúng ta, còn go ̣i là vấn đề xã 

hội.  Trên  trời,  nhân  gian,  quỷ  thần  cũng  đều  có  vấn 

đề xã hội. 

Những  vấn  đề  xã  hội  này,  chúng  ta  ngày  nay 

thấy rất rõ ràng, rất sáng tỏ, rất khó giải quyết. Chính 

tri ̣  không  giải  quyết  nổi.  Cho  nên  Thích-Ca-Mâu-Ni 

Phật vì chúng ta biểu hiê ̣n, từ bỏ đi ̣a vi ̣ quố c vương. 

Thích-Ca-Mâu-Ni  Phật  là  vương  tử,  vấn  đề  xã  hội 

này  nếu  chính  trị  giải  quyết  đươ ̣c,  Ngài  làm  quố c 

vương thì vấn đề chẳng phải đươ ̣c giải quyết rồi sao? 

Tại sao phải từ bỏ vương vi ̣ chứ? Là chứng tỏ vấn đề 

này, chính tri ̣ không thể giải quyết. 

Vũ lực có giải quyết được không? Cũng không 

đươ ̣c.  Chúng  ta  xem  thấy  ở  trong  truyê ̣n  ký  của 

Thích-Ca-Mâu-Ni Phật, Thế Tôn võ nghê siêu quần, 

ngài  có  thể  làm  tướng  quân,  có  thể  làm  thống  soái. 

Vũ lư ̣c không thể giải quyết, nên ngài cũng từ bỏ nó 

luôn,  ngài  cũng  không  làm  tướng  quân,  cũng  không 

làm thống soái. 

Nói  thêm  với  quý  vi ̣,  kinh  tế  không  thể  giải 



136 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



quyết, điều này quý vi ̣ nhìn thấy rất rõ ràng. 

Khoa  học  kỹ  thuật  cũng  không  thể  giải  quyết. 

Không  những  không  thể  giải  quyết,  mà  mă ̣t  trái  của 

khoa  học  kỹ  thuật  sẽ đem la ̣i đa ̣i kiếp na ̣n cho nhân 

loại.  Ngày  nay  quý  vi ̣  đều  hiểu  đươ ̣c,  chiến  tranh 

không  bùng  nổ  thì  thôi,  nếu  bùng  nổ  là  chiến  tranh 

hạt nhân. Có rất nhiều người đều nói, chiến tranh thế 

giới thứ 3 là cuô ̣c chiến tranh chung kết trong li ̣ch sử 

nhân loại. Tức là nói cuô ̣c chiến tranh này sau khi kết 

thúc,  thì  thế  gian  sẽ  không  còn  chiến tranh nữa. Tại 

sao vâ ̣y? Toàn bô ̣ bi ̣hủy diê ̣t hết. Văn minh khoa học 

kỹ thuật khó nho ̣c vất vả trong 200-300 năm này, sẽ 

bị chiến tranh ha ̣t nhân hủy diê ̣t toàn bộ, nhân loa ̣i la ̣i 

phải quay về đời sống nguyên thủy. Đây là khoa học 

kỹ thuật không thể giải quyết vấn đề. 

 Cái gì có thể giải quyết vấn đề xã hội này vậy? 

Là  giáo  dục!  Cho  nên  Thích-Ca-Mâu-Ni  Phật 

từ  bỏ  hết  tất  cả,  cả  đời  theo  đuổi  vào  công  tác  giáo 

dục  xã  hội.  Chúng  ta  phải  hiểu  thâ ̣t  rõ,  Thích-Ca-

Mâu-Ni Phật là người thế nào vâ ̣y? Là nhà giáo dục 

xã hội đa nguyên văn hóa, giố ng như Khổng Lão Phu 

Tử của Trung Quốc vâ ̣y, đáng đươ ̣c người tôn kính, 

đáng  được  quỷ  thần  tôn  kính,  thiên  vương  đều  tôn 

kính.  Chúng  ta  thường  hay  xem  thấy  ở  trong  kinh, 

Phật  đươ ̣c  người  tôn  xưng  là  “Thiên,  Nhân  Sư”,  là 

thầy  dẫn  đường  của  nhân  gian  và  trời,  dùng  trí  tuê ̣ 

chân thâ ̣t chỉ da ̣y chúng ta biết chân tướng của vũ tru ̣ 

137 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

nhân  sinh.  Sau  khi  hiểu  rõ  chân  tướng  thì vấn đề  tự 

nhiên sẽ đươ ̣c giải quyết. 

Cho nên Phật giáo là giáo dục, hoàn toàn không 

phải tôn giáo. Âu Dương Cảnh Vô đầu Dân Quố c nói 

rất  hay  “Phật  giáo  không  phải  tôn  giáo,  không  phải 

triết ho ̣c, nhưng là cái tất yếu cho thế giới ngày nay”. 

“Tất yếu”, chữ “Tất” này vô cùng khẳng đi ̣nh, chỉ có 

loa ̣i giáo dục này mới có thể mang lại ổn đi ̣nh xã hội, 

thế giới hòa bình, nhân dân thâ ̣t sự hạnh phúc. 

Nhưng nền giáo dục tố t như vậy, cũng cần phải 

có người giúp đỡ thúc đẩy, nhà Phật go ̣i là hô ̣ pháp. 

Cho  nên  Thích-Ca-Mâu-Ni  Phật,  đem  cái  sự  nghiê ̣p 

lớn này phó thác cho quố c vương, đa ̣i thần, yêu cầu 

họ dùng địa vi ̣, quyền lực của mình để thúc đẩy nền 

giáo ho ̣c này. Sự cống hiến của Phật pháp đố i với xã 

hội  mới  có  thể  thâ ̣t  sự  thành  hiê ̣n  thực.  Nếu  như 

không  có  những  người  này  ra  sức  thúc  đẩy  thì  nền 

giáo học tố t như vậy cũng sẽ bị chôn vùi chứ không 

phát triển, không có ai biết. Đây là điều mà chúng ta 

nhìn  thấy  ở  trong  hoàn  cảnh  sinh  hoa ̣t  cả  đời  của 

Thích-Ca-Mâu-Ni Phật từ chính bản thân Ngài. 

Ở chỗ này chúng ta la ̣i nhìn thấy Phật A Di Đà, 

Phật  A  Di  Đà  không  xuất  hiê ̣n  ở  thế  gian  chúng  ta, 

mà  ở  mô ̣t  thế  giới  khác.  Thế  giới  này  cách  thế  giới 

của chúng ta đây 10 va ̣n ức cõi Phật, ở bên đó có mô ̣t 

cái thế giới rất lớn, cái thế giới đó go ̣i là thế giới Cực-

la ̣c. 



138 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Chúng  ta  nghe  cách  nghĩ  này  lâ ̣p  tức  liền  liên 

tưởng đến: Phật A Di Đà có lẽ là người ngoài hành 

tinh. Ngoài không gian còn có mô ̣t thế giới như vậy, 

có  lẽ  là  người  ngoài  hành  tinh.  Cách  nghĩ  này  đươ ̣c 

xem  là  khá  thông  minh  rồ i.  Nhưng  mà  không  chính 

xác. Ta ̣i sao không chính xác vâ ̣y? Người ngoài hành 

tinh,  ho ̣  vẫn  ở  cõi  người,  ho ̣  vẫn  là  phàm  phu,  ho ̣ 

không  phải  Phật.  Nhà  Phật  nói  Lu ̣c  đa ̣o,  nhưng  Lu ̣c 

đa ̣o không phải do Phật nói đầu tiên, mà tôn giáo cổ 

xưa Ấn Đô ̣. Thời gian trước, Singapore có mô ̣t cuô ̣c 

triển lãm liên kết của 9 tôn giáo. Quí vi ̣ đều đã đi xem 

rồ i, Phật giáo chúng ta xếp ở vi ̣ trí thứ 4. Thứ tự sắp 

xếp  thế  nào  vâ ̣y?  Theo  li ̣ch  sử  mà  sắp  xếp:  Li ̣ch  sử 

sớm nhất là Ấn Đô ̣ Giáo, ở trong kinh Phật go ̣i là Bà 

La Môn giáo, so với li ̣ch sử Phật giáo phải sớm hơn 

trên 2000 năm. Đây là điều mà chúng ta đã nhìn thấy 

ở nơi đó; Ngay cả li ̣ch sử của Bái Hỏa giáo cũng lâu 

hơn  Phật  giáo, cũng sớm hơn Phật  giáo. Những tôn 

giáo  cổ  xưa  này  của  Ấn  Đô ̣,  ho ̣  cũng  tu  đi ̣nh,  tu  rất 

thành  công,  đi ̣nh  công  có  thể  đô ̣t  phá  đươ ̣c  tần  số 

không  gian.  Cái  mà  chúng  ta  go ̣i  là  không  gian  3 

chiều, không gian 4 chiều, không gian 5 chiều, ngay 

cả đến không gian vô ha ̣n, dùng thiền đi ̣nh có thể đô ̣t 

phá. Hiện nay nhà khoa học chứng thực, quả thâ ̣t có 

sư ̣ tồ n ta ̣i của không gian khác nhau. Nhưng khoa học 

kỹ  thuật  hiện  nay  vẫn  chưa  có  cách  đô ̣t  phá.  Cũng 

chính  là  nói,  nhân  loa ̣i  chưa  có  cách  nhìn  thấy  quá 

khứ,  chưa  có  cách  nhìn  thấy  vi ̣  lai.  Nhưng  ở  trong 

thiền đi ̣nh có thể đô ̣t phá. Người có năng lực này sẽ 

139 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

nhìn thấy rất rõ ràng tình tra ̣ng ở trong Lục đạo rồi. 

Ho ̣  nhìn  thấy  trời  Du ̣c  giới,  nhìn  thấy  trời  Sắc  giới, 

nhìn  thấy  trời  Vô  sắc  giới,  nhìn  thấy  cõi  Súc  sanh. 

Cõi súc sanh chúng ta có thể nhìn thấy mô ̣t phần nhỏ, 

còn  có  phần  lớn  hơn  chúng  ta  vẫn  không  nhìn  thấy. 

Ta ̣i  sao  vâ ̣y?  Là  không  cùng  tần số  không  gian  sinh 

hoa ̣t với chúng ta. Cõi nga ̣ quỷ với tần số  không gian 

của chúng ta không giố ng nhau, chúng ta không nhìn 

thấy.  Cõi  đi ̣a  ngu ̣c  cũng  không  nhìn  thấy.  Đây  là 

chính  mắt  ho ̣  (những  người  thiền  định)  nhìn  thấy. 

Cho nên ở trong kinh điển của ho ̣, đố i với tình tra ̣ng 

của sáu cõi luân hồi ho ̣ nói rất rõ ràng, rất minh ba ̣ch. 

Nhưng vẫn rất đáng tiếc, thấy thì nhìn thấy rồi, thấy 

rất rõ ràng, rất minh ba ̣ch rồ i, nhưng rố t cuô ̣c từ đâu 

mà có thì họ không biết. 

Sáu  cõi  từ đâu  mà  có? Ở trong sáu cõi ta ̣i sao 

la ̣i  có  sự  biến  hóa  nhiều  như  vậy?  Vấn  đề  này  ho ̣ 

chưa  có  biện  pháp,  họ  cũng  đang  nghiên  cứu,  cũng 

đang thảo luâ ̣n. Có đô ̣ng cơ nghiên cứu thảo luâ ̣n, ở 

trong Phật pháp go ̣i là cảm. Chúng sanh có cảm, Phật 

liền có ứng. 

Cho nên Thích-Ca-Mâu-Ni Phật giáng sinh vào 

thế gian này, giúp đỡ mo ̣i người giải quyết cái vấn đề 

này.  Điều  này  cũng  tức  là  chứng  tỏ  công  phu  thiền 

định của họ vẫn chưa đủ, cao nhất chỉ mới tu đến “Tứ 

thiền bát đi ̣nh”. Cho nên đố i với vấn đề này họ quan 

sát rất rõ ràng, mà không biết đươ ̣c nguồ n gố c của nó. 



140 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Công phu thiền đi ̣nh của Phật cao hơn rất nhiều 

so với ho ̣. Ho ̣ không theo đuổi ki ̣p. Phật đem cái chân 

tướng  sự  thật  này  nói  ra  rồi.  Vũ  tru ̣  từ  đâu  mà  có? 

Hình  thành  như  thế  nào?  Ma ̣ng  số ng  từ  đâu  mà  có? 

Thế  gian,  nhà  Phật  nói  thế  gian  pha ̣m  vi  này  thâ ̣t  là 

quá lớn, không phải chỉ nói một cái địa cầu này, cái 

đi ̣a  cầu  này  quá  nhỏ,  thế  gian  nhà  Phật  nói  là  thời 

gian  và  không  gian  vô  tâ ̣n:  Quá  khứ  “vô  thủy”26,  vi ̣ 

lai “vô chung”, đây là nói thời gian; không gian rô ̣ng 

lớn không có bờ mé. Tất cả mo ̣i thứ ở trong đây, ba ̣n 

đều phải biết, đều phải hiểu rõ, hoàn toàn không có 

nghi  hoặc  thì  cái  vấn  đề  này  mới  đươ ̣c  coi  là  giải 

quyết viên mãn. Nền giáo dục của nhà Phật, nội dung 

chính là những điều này. 

Phật nói cho chúng ta biết nô ̣i dung này, chính 

là  đức  năng  vốn  có  ở  trong  tâm  tánh  của  bản  thân 

chúng  ta.  Loa ̣i  trí  tuệ  có  thể  lý  giải  viên  mãn  này, 

cũng  là  trí  tuệ  vố n  có  trong  tự  tánh  chúng  ta,  đều 

không  phải  đến  từ  bên  ngoài.  Đây  là  đem  nền  giáo 

ho ̣c Phật pháp, toàn bộ nội dung nói ra rồ i. 

Thích-Ca-Mâu-Ni Phật  như vậy, thì  tất  cả  chư 

Phật  Bồ -tát  ở  thế  giới  10  phương  giáo  hóa  tất  cả 

chúng sanh cũng như vậy, không có ngoa ̣i lê ̣. Đây là 

nền giáo dục vĩ đa ̣i, đích thực cứu cách viên mãn. Ai 

biết  vâ ̣y?  Chỉ  có  chư  Phật  Như  lai  mới  hiểu  rõ  triê ̣t 

để.  Cho  nên  Phật  A  Di  Đà  không  thể  không  phát 

nguyê ̣n, mời tất cả chư Phật Như lai làm trơ ̣ thủ cho 

141 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

ngài.  Bổn  sư  Thích-Ca-Mâu-Ni  Phật  của  chúng  ta 

cũng không ngoa ̣i lê ̣. Triều Đường, Thiê ̣n Đa ̣o đa ̣i sư 

đã từng nói mô ̣t câu:  “Chư Phật sở dĩ xuất hưng thế, 

 duy  thuyết  Di  Đà  bản nguyê ̣n  hải.”  27  Ý  nghĩa  của  2 

câu nói này, chúng ta phải hiểu ý là: Tất cả chư Phật 

xuất hiê ̣n ở thế gian, giảng kinh thuyết pháp, giáo hóa 

chúng sanh là để làm gì vâ ̣y? Chính là để khuyên mo ̣i 

người niê ̣m Phật cầu sanh thế giới Cực-la ̣c, chỉ vì mỗi 

mô ̣t viê ̣c như vậy. 

Nếu  đã  vì  mô ̣t  sự  viê ̣c  này  thì  Thích-Ca-Mâu-

Ni  Phật  vào năm đó, giảng một bô ̣ “Kinh A Di Đà” 

chẳng  phải  là  đủ  rồ i  đúng  không?  Ta ̣i  sao  còn  phải 

giảng nhiều kinh điển như  vậy? Đáp án đều ở trong 

kinh.  Chỉ  ta ̣i  bản  thân  chúng  ta  lơ  là  không  chú  ý, 

không nhìn thấy. Không nhìn thấy cái gì vâ ̣y? Thâ ̣t sự 

lơ là. Chúng ta ho ̣c kinh giáo như vậy, cũng nên bi ̣ xử 

pha ̣t.  Tôi  nói  ra,  mo ̣i  người  nghe  xong  đều  nghe  rất 

quen  tai,  lời  nói  này  nghe  rất  nhiều  rồ i,  trong  kinh 

cũng  đã  xem  không  ít:  Phật  da ̣y  chúng  sanh,  nhưng 

chúng sanh căn tánh không giống nhau nên Phật giáo 

hóa  chúng  sanh,  quí  vi ̣  phải  nhớ  kỹ,  vĩnh  viễn  là  bi ̣

đô ̣ng,  hoàn  toàn  không  bao  giờ  chủ  đô ̣ng  chỉ  da ̣y. 

Đây là chánh lý. Chủ đô ̣ng da ̣y người, là bản thân ba ̣n 

có ý. Hay nói cách khác, bản thân ba ̣n chắc chắn có 

phân biê ̣t, chấp trước. Chư Phật Bồ -tát không có, đây 

là  điểm  chúng  ta  phải  ho ̣c.  Cho  nên  tôi  thường  hay 

khuyên các đồ ng tu. Nếu ba ̣n muố n ho ̣c Phật thâ ̣t sự, 

thâ ̣t  sư ̣  muố n  có  thành  tựu  trong  Phật  pháp,  cũng 



142 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



chính  là  ba ̣n  thâ ̣t  sự  muố n  khai  ngô ̣,  thâ ̣t  sự  muố n 

đoa ̣n phiền não, thâ ̣t sự muốn có trí tuê ̣, thì trước tiên 

phải đem cái ý nghĩ khố ng chế đố i với tất cả người, 

tất cả sự, tất cả vâ ̣t đó buông xả đi. Ba ̣n biết không? 

Phật không có. Phật đố i với tất cả người, sự, vâ ̣t trong 

hư  không  pháp  giới,  hoàn  toàn  không  có  ý  nghĩ 

khố ng  chế,  hoàn  toàn  không  có  ý  nghĩ  chiếm  hữu. 

Cho nên Phật giáo hóa chúng sanh là bi ̣ đô ̣ng, không 

phải  chủ  đô ̣ng.  Nếu  như  thâ ̣t  sự  là  chủ  đô ̣ng,  thì  tôi 

tin ngài chỉ giảng mô ̣t bô ̣ “Kinh Di Đà”, những kinh 

khác  đều  không  giảng.  Khi  bi ̣  đô ̣ng,  ba ̣n  muố n  tôi 

giảng cái gì, thì tôi sẽ giảng cho ba ̣n cái ấy, đây là sự 

thâ ̣t.  Cho  nên  Phật  ứng  cơ  thuyết  pháp.  Căn  cơ  của 

chúng sanh vô lươ ̣ng vô biên. Người này muố n thỉnh 

Ngài  giảng  cái  này,  người  kia  thỉnh  pháp  môn  no ̣, 

Phật  bèn  giảng  vô  lươ ̣ng  vô  biên  pháp  môn.  Vô 

lươ ̣ng, vô biên pháp môn là được nói ra như vậy. Đây 

là điểm chúng ta phải ho ̣c tâ ̣p. Nếu như nói Phật chủ 

đô ̣ng,  đó  chỉ  là  một  pháp  môn,  đó  là:  “Thành  thâ ̣t 

niê ̣m  Phật,  cầu  sanh  Tịnh-độ” .  Ở  trong  kinh  Phật 

nói cho chúng ta biết cái chân tướng sự thâ ̣t này, giáo 

hóa chúng sanh chân tướng sự thâ ̣t. 

 Phật đem tất cả căn cơ chúng sanh, chia thành 3 bậc: 

Bậc  thứ  nhất:  Người  bâ ̣c  thươ ̣ng,  chúng  sanh 

căn  thu ̣c,  giảng  pháp  môn  Tịnh-độ.  Sao  go ̣i  là  căn 

thu ̣c?  Là  thiê ̣n  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  của  ho ̣ 

chín  mùi.  Ho ̣  ở  trong  mô ̣t  đời  này  là  có  thể  đi  làm 

143 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Phật rồ i, đố i với da ̣ng người này giảng pháp môn này. 

Quí vi ̣ nhất đi ̣nh phải hiểu rõ, chúng ta tiếp xúc đươ ̣c 

pháp môn này, nếu như có tín tâm, có nguyê ̣n tâm thì 

ba ̣n chính là chúng sanh căn thu ̣c. Hay nói cách khác, 

từ vô lươ ̣ng kiếp đến nay, ngày nay cơ hô ̣i làm Phật 

của ba ̣n đến rồ i. Cái này quá hy hữu, quá khó đươ ̣c! 

Cư  sĩ  Bành  Tế  Thanh  nói: “Vô  lượng kiếp  đến  nay 

mô ̣t ngày hy hữu khó gă ̣p”, chúng ta gă ̣p đươ ̣c rồ i, ta 

phải làm Phật rồ i. 

Bậc  thứ  hai:  Người  bậc  trung,  các  ba ̣n  quí  vi ̣

thử  nghĩ  xem,  có  rất  nhiều  người  không  tin,  muốn 

phá  hoại,  đó  là  lẽ  đương  nhiên.  Ba ̣n  thử  xem  ho ̣ 

phong  cách  có  giống  thành  Phật  hay  không?  Họ 

không  giống,  nghiệp  chướng  sâu  nă ̣ng.  Phong  cách 

của  ho ̣  không  giố ng  thành  Phật.  Họ  làm  sao  có  thể 

tiếp nhâ ̣n pháp môn này đươ ̣c? Không thể tiếp nhâ ̣n. 

Phật  có  biê ̣n  pháp,  Phật  không  bỏ  chúng  sanh,  Phật 

vô cùng yêu thương chúng sanh, căn  chưa chín  mùi 

thì giảng pháp môn thấp hơn một bâ ̣c. Sở dĩ vì chưa 

chín  mùi,  giảng  pháp  môn  khác,  giúp  cho  ho ̣  chín 

mùi. Đây là đố i với người trung căn. 

Bậc  thứ  ba:  Người  căn  bâ ̣c  ha ̣,  ho ̣  vẫn  chưa 

trồ ng thiện căn. 

Tóm lại, chưa trồ ng thiê ̣n căn thì giúp ho ̣ trồng 

thiê ̣n căn. Người đã có thiê ̣n căn thì giúp cho ho ̣ chín 

mùi. Người đã chín mùi thì giúp cho ho ̣ đi làm Phật. 

Pháp môn Tịnh-độ là nói đố i với người thiê ̣n căn đã 



144 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



chín mùi là giúp cho ba ̣n ở ngay trong đời này đi làm 

Phật. 

Là  Phật  ở  trong  kinh  nói  rất  rõ  ràng,  chúng  ta 

phải nhớ kỹ: Căn tánh chúng sanh không giống nhau, 

nên  phương  tiê ̣n  và  cách  thức  mà  Phật  giúp  tất  cả 

chúng  sanh  cũng  khác  nhau.  Cho  nên  câu  này  của 

Thiện  Đa ̣o  đa ̣i  sư  nói  rất  hay.  Bất  kể  đố i  với  loa ̣i 

chúng sanh nào, cũng tức là nói Thế Tôn bất kể giảng 

giải bộ kinh điển nào, pháp môn nào, đến cuố i cùng 

đều  là  quay  về  Tịnh-độ.  Điều  này  chúng  ta  đã  nhìn 

thấy ở trong đa ̣i thừa kinh. 

Tiểu thừa không bàn. Ta ̣i sao vậy? Chỗ quay về 

của  tiểu  thừa  là  pháp  giới  tứ  thánh;  Thanh  Văn, 

Duyên Giác, Bồ-tát, Phật, vẫn ở trong thập pháp giới. 

Chỗ quay về của họ là pháp giới tứ thánh. 

Chỗ quay về của đa ̣i thừa, trong đa ̣i thừa Trung 

Quốc  có  8  tông  phái,  ngoài  tông  Tịnh-độ  ra,  7  tông 

phái đa ̣i thừa khác, nếu thâ ̣t sự tu thành công rồi, sẽ 

quay  về  đâu  vâ ̣y?  Thế  giới  Hoa  Ta ̣ng.  Nhưng  nếu 

muố n tu về thế giới Hoa Ta ̣ng không dễ đâu. Ba ̣n vẫn 

còn  phân  biê ̣t,  vẫn  còn  vo ̣ng  tưởng,  vẫn  còn  chấp 

trước, ba ̣n lu ̣c đa ̣o luân hồi còn không thoát nổi, thì 

làm gì có phần trong thế giới Hoa Ta ̣ng chứ? Không 

những không có phần trong thế giới Hoa Ta ̣ng mà ở 

trong pháp giới tứ thánh Thanh Văn thấp nhất, phần 

Thanh Văn cũng không có. Làm sao biết được vâ ̣y? 

Trong  “Kinh  Kim  Cang”  nói  với  chúng  ta:  Sơ  quả 

145 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Tu-đà-hoàn,  ho ̣  chứng  đươ ̣c  quả  Tu  đà-hoàn,  ho ̣ 

không nghĩ mình chứng Tu-đà hoàn thì ho ̣ mới đích 

thư ̣c  có  thể  chứng  quả  Tu-đà-hoàn.  Nếu  như  nói  ho ̣ 

có ý nghĩ chứng đươ ̣c Tu-đà-hoàn, có cái ý nghĩ này: 

“Tôi  chứng  được  Tu-đà-hoàn.”!  Ho ̣  là  đồ  giả,  ho ̣ 

không  phải  thâ ̣t.  Ta ̣i  sao  vâ ̣y?  Tu-đà-hoàn  đã  không 

còn  ngã  rồ i.  Ho ̣  còn  chấp  trước  có  ngã,  có  ngã  là 

phàm phu! Vô ngã là thánh nhân. Cho nên chúng ta 

xem  thấy  ở trong “Kinh Kim Cang”:  “Nhược Bồ -tát 

 hữu  ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ 

 giả  tướng,  tức  phi Bồ-tát.”28  Chúng  ta  đo ̣c  câu  kinh 

văn này, khi tôi năm xưa mới bắt đầu ho ̣c Phật, vẫn 

cho  rằ ng  Bồ -Tát  mới  lìa  4  tướng,  có  lẽ  tiểu  thừa 

không  lìa  4  tướng.  Tỉ  mỉ  xem  thử  la ̣i  “Kinh  Kim 

Cang”, thì không phải vậy, sơ quả đã lìa 4 tướng rồi. 

Sơ  quả  Tu-đà-hoàn  đã  là  không  tướng  ngã,  không 

tướng  nhân,  không  tướng  chúng  sanh,  không  tướng 

thọ giả. Ba ̣n thử nghĩ xem cái này khó biết bao! 

Chúng  ta  mỗi  ngày  vẫn  chấp  trước  thành  kiến 

của mình “Tôi mới là đúng, anh là không đúng”, đây 

là tri kiến phàm phu. Người thâ ̣t sự có thành tựu, anh 

nói  vâ ̣y  là  đúng,  ho ̣  nói  thế  kia  không  đúng  cũng 

đúng,  không  có  gì  là  không  đúng.  Ta ̣i  sao  vậy? 

Không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước,  vâ ̣y  mới 

thật  sự  nhập  cảnh  giới.  Chúng  ta  ngày  nay  có  làm 

đươ ̣c không? 

Lúc  tôi  mới  bắt  đầu  ho ̣c  Phật,  nghe  pháp  sư 



146 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Bạch  Thánh giảng kinh, thầy có kể mô ̣t câu chuyê ̣n, 

mô ̣t công án trong cửa Phật. Thầy kể có 2 người xuất 

gia tranh chấp, đến chỗ lão hòa thươ ̣ng để thưa kiê ̣n, 

nhờ  lão  hòa  thươ ̣ng  phân  xử.  Lão  hòa  thươ ̣ng  hỏi: 

Hỏi thầy A, thầy A nói xong, lão hòa thươ ̣ng gâ ̣t đầu 

“Chú đúng”; Thầy B nghe xong, lòng không phu ̣c, la ̣i 

nói mô ̣t tràng ra với lão hòa thươ ̣ng. Lão hòa thươ ̣ng 

nói  “Chú  cũng  đúng”;  Mô ̣t  thi ̣  giả  đang  đứng  bên 

ca ̣nh lão hòa thươ ̣ng, đơ ̣i cho 2 thầy kia đi rồ i, thi ̣ giả 

hỏi  lão  hòa  thươ ̣ng,  “Lão  hòa  thươ ̣ng  à,  lời  hòa 

thươ ̣ng nói rốt cuô ̣c dường như có vấn đề thì phải?” 

Lão  hòa  thươ ̣ng  nhìn  vào  thi ̣  giả,  “Chú  cũng  đúng”. 

Lão hòa thươ ̣ng là đúng thâ ̣t. Ho ̣ 3 người kia đều có 

vấn  đề,  lão  hòa  thươ ̣ng  là  không  tướng  ngã,  không 

tướng  nhân,  không  tướng  chúng  sanh,  không  tướng 

tho ̣  giả,  ba ̣n  thấy  vấn  đề  chẳng  phải  đã  đươ ̣c  giải 

quyết  toàn  bô ̣  rồ i  sao?  Đều  hóa  giải  rồ i,  đều  không 

còn  tranh  chấp  nữa,  ai  nấy  đều  đúng.  Đây  là  người 

chân  tu  hành,  ở  trong  tâm  không  có  thi ̣  phi,  cũng 

không  có  thiê ̣n  ác,  tâm  đi ̣a  thâ ̣t  sự  thanh  ti ̣nh,  bình 

đẳng,  giác.  Ho ̣  mới  có  năng  lực,  trí  tuê ̣  cao  đô ̣, 

phương tiê ̣n thiê ̣n xảo giải quyết tất cả mối bất đồng 

trong xã hội cho chúng ta. 

Chúng  ta  nghe  xong  câu  chuyê ̣n  này,  thử  xem 

lời giáo huấn của Phật trong kinh điển, nếu khế nhâ ̣p 

đươ ̣c, nếu thể hô ̣i được, nếu đem những đa ̣o lý giáo 

dục  này  áp  du ̣ng  vào  trong  đời  sống  của  mình  thì 

chúng ta mới thâ ̣t sự đươ ̣c tho ̣ du ̣ng. Chúng ta hiểu rõ 

147 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

rồ i, tất cả mo ̣i vo ̣ng tưởng, phân biê ̣t, chấp trước đều 

không phải phát sinh từ trên sự tướng. “Hoa Nghiêm” 

nói: “Lý sự vô nga ̣i, sự sự vô nga ̣i.” Phát sinh từ chỗ 

nào  vâ ̣y?  Là  sinh  ra  từ  trong  vo ̣ng  tưởng,  phân biê ̣t, 

chấp  trước  của  chính  bản  thân  mỗi  người.  Chỉ  cần 

ba ̣n  đem  vo ̣ng  tưởng,  phân  biê ̣t,  chấp  trước  buông 

hết,  thiên  ha ̣  vố n  vô  sư ̣,  đâu  có  không  thái  bình? 

Nhưng mà cái khó buông nhất của tất cả chúng sanh 

là “Ngã chấp”: “Tôi cho rằng thế này, thế no ̣, tôi cảm 

thấy thế này, thế no ̣”. Đây chính là gố c bê ̣nh của ba ̣n, 

là gố c bê ̣nh sinh tử của ba ̣n, là gố c bê ̣nh lu ̣c đa ̣o luân 

hồ i của ba ̣n. 

Chư  Phật  Bồ -Tát ứng hóa trong thế gian, giáo 

hóa tất cả chúng sanh hoàn toàn không có mình, hoàn 

toàn thay người khác giải quyết vấn đề. Hay nói cách 

khác,  không  hề  xen  ta ̣p  mô ̣t  mảy  may  ý  kiến  của 

mình.  Cho  nên  chúng  ta  đố i  với  các  Ngài  tâm  phu ̣c 

khẩu phu ̣c. Cái mà ho ̣ nói ra, dùng cách nói hiện nay 

của  chúng  ta  mà  nói, đều là lời trong tâm của  chính 

chúng ta. Lời nói ra là lời trong tâm của chính chúng 

ta,  không  phải  người  ngoài.  Chúng  ta  làm  sao  mà 

không phu ̣c? 

Ba ̣n  ngày  nay  đố i  với  lời  giáo  huấn  của  Phật 

vẫn còn xa la ̣, đó là ba ̣n chưa thể thể hô ̣i đươ ̣c. Nếu 

ba ̣n thể hô ̣i đươ ̣c, thì ba ̣n sẽ hoan hỷ, ba ̣n sẽ liền tin 

nhâ ̣n, ba ̣n liền phu ̣ng hành ngay. Phật nói cho chúng 

ta  biết  “Tất  cả chúng sanh đều có trí tuê ̣, đức tướng 



148 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Như lai”. Hay nói cách khác, trí tuê ̣ của Phật thâ ̣t sự 

vô  lươ ̣ng  vô  biên.  Phật  vì  tất  cả  chúng  sanh  giảng 

kinh thuyết pháp. 

Các  bạn  đồ ng  ho ̣c  hiện  nay  ở  đây  ho ̣c  giảng 

kinh, mỗi mô ̣t tuần giảng một lần, giảng mô ̣t giờ, còn 

phải  bỏ  công  sức  mấy  ngày  để  chuẩn  bị.  Thử  hỏi 

Thích-Ca-Mâu-Ni  Phật  năm  đó  giảng kinh  có  chuẩn 

bị  hay  không?  Không  hề!  Tại  sao  vậy?  Có  chuẩn  bi ̣

thì  bộ  kinh  này  là  ta  nói.  Không  có  chuẩn  bi ̣  thì  bô ̣ 

kinh này không phải ta nói. Cho nên Thích-Ca-Mâu-

Ni  Phật,  cả  đời  chưa  từng giảng  kinh. Đây  là  lời  do 

chính  Phật  nói.  Nếu  như  có  người  nói  Phật  giảng 

kinh, là báng Phật. Lời nói này phải nói thế nào đây? 

Những điều mà Phật cả đời nói ra, tuyệt đố i không có 

mô ̣t chữ nào là ý của mình. Cho nên Ngài không hề 

nói.  Những  điều  mà  ngài  nói  là  gì  vâ ̣y?  Là  sự  phản 

ứng trong tâm lý của chúng sanh chúng ta. Cho nên 

nói:  “Nói mà không nói, không nói mà nói” . Chúng 

ta  phải  làm  thế  nào  mới  có  thể  thể  nhập  cảnh  giới? 

Chúng  ta  phải   “Nghe  như  không  nghe,  không  nghe 

 mà nghe”  thì chúng ta đã ngầm gă ̣p Thích-Ca-Mâu-

Ni  Phật  rồ i,  là có thể hiểu đươ ̣c ý của Ngài. Từ chỗ 

này  bắt  tay  làm,  chúng  ta  mới  có  thể  vào  đươ ̣c  cửa, 

đích  thực  khai  trí  tuệ,  đích  thực  là  siêu  phàm  nhâ ̣p 

thánh. 

Cho  nên  nền  giáo  dục  của  Phật,  đây  là  vì  căn 

tánh  chúng  sanh  không  giống  nhau.  Đố i  với  người 

149 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

thiê ̣n  căn  ít,  thì  chỉ  da ̣y  ho ̣  đoa ̣n  ác  tu  thiê ̣n,  nói  rõ 

nhân  duyên,  quả  báo  của  thiê ̣n  ác.  Cái  pháp  này  là 

pháp  nhỏ.  Tuy  nó  là  pháp  nhỏ,  không  thể  giúp  ba ̣n 

thoát  khỏi  lu ̣c  đa ̣o  luân  hồ i,  nhưng  thâ ̣t  sự  giúp  ba ̣n 

không bi ̣ đo ̣a 3 đường ác, ba ̣n có thể đươ ̣c phước báo 

trời  người.  Các  ba ̣n  nghe  giảng  phải  biết  nghe,  đă ̣c 

biê ̣t  là  pháp  sư  ho ̣c  giảng  kinh.  Tôi  không  nói  giàu 

sang trời người, tôi nói phước báo trời người. Ở trong 

phước báo có thể bao gồm giàu sang, nhưng ở trong 

giàu  sang  không  thể  bao  gồ m  phước  báo.  Ba ̣n  nghe 

xong  có  lẽ  có  nghi  vấn,  ba ̣n  thử  đi  hỏi  những  nhà 

người giàu sang kia, ở thế gian người làm quan lớn, 

người  làm  tổng  thống,  những  xí  nghiê ̣p  gia  lớn  đa ̣i 

phát  tài,  ba ̣n  thử  đi  hỏi  ho ̣,  “Anh  có  phước  báo  hay 

không?”  Ho ̣  sẽ  cho  ba ̣n  cái  lắc  đầu:  “Tôi  không  có 

phước  báo,  tôi  quá  khổ  rồi”.  Người  có  phước  báo, 

luôn tư ̣ ta ̣i vui vẻ. Còn ho ̣ tuy phú quí, mà không vui. 

Người phước báo, cả đời vui vẻ. Những lời này đều 

phải nghe thâ ̣t tỉ mỉ, thể hô ̣i cho thâ ̣t kỹ. 

Phật  da ̣y  chúng  ta  làm  Phật,  chính  là  như  cổ 

nhân  Trung  Quốc  chúng  ta  da ̣y  ho ̣c.  Vào  thời  xưa 

người  đi  ho ̣c,  không  phải  cầu  công  danh  phú  quí. 

Mu ̣c  đích  đi  ho ̣c  của  người  xưa  là  gì  vâ ̣y?  Chí  ta ̣i 

thánh  hiền.  Không  phải  chí  ta ̣i  công  danh  phú  quí. 

Chí  ta ̣i  thánh hiền, tức  là  chí  ở  làm  người  hiểu  biết, 

không muố n làm người hồ  đồ . Người hồ  đồ  là phàm 

phu, người hiểu biết là thánh hiền. Cho nên nói trước 

đây mu ̣c tiêu của giáo dục, không giống như chúng ta 



150 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



hiện nay. Hiện nay đi ho ̣c, những ho ̣c trò trẻ tuổi này 

đi cho ̣n khoa ngành. Trước tiên điều kiê ̣n tuyển cho ̣n 

hàng đầu là gì vâ ̣y? Ho ̣c ngành này có kiếm tiền đươ ̣c 

không?  Cái  khoa  ngành  này  có  dễ  dàng  tìm  đươ ̣c 

công  viê ̣c  không?  Hầu  như  chẳng  liên  quan  gì  với 

ha ̣nh phúc của mình. 

Cho nên người thâ ̣t sự hạnh phúc, thì cả đời đo ̣c 

những sách mà mình thích đo ̣c. Làm những công viê ̣c 

mà mình thích làm. Đây là hạnh phúc đứng hàng đầu 

trên thế gian. Ai vâ ̣y? Thích-Ca-Mâu-Ni Phật. Thích-

Ca-Mâu-Ni Phật thâ ̣t sư ̣ là đo ̣c những sách mà mình 

thích  đọc,  làm những viê ̣c mà  mình thích làm, đươ ̣c 

đa ̣i  tự  tại.  Cả  đời  Ngài  đời  sống  vâ ̣t  chất,  đời  sống 

tinh  thần  mô ̣t  mảy  may  áp  lực  cũng  không  có.  Ba ̣n 

thấy  Ngài  vui  sướng  biết  bao!  Ngài đã làm nên  mô ̣t 

tấm gương đời người hạnh phúc mỹ mãn thật sự cho 

chúng ta thấy. 

Chúng ta nhìn thấy rồ i, vô cùng ngưỡng mô ̣, vô 

cùng  khát  khao,  ho ̣c  tập  theo  Ngài.  Các  bạn  chư  vi ̣ 

đồng tu đang ngồi đã xuất gia rồi, trên người chúng ta 

cũng  đã  khoác  áo  Cà-sa,  có  phải  thâ ̣t  sự  ho ̣c  Phật 

không? Thâ ̣t sự ho ̣c Phật, phải suy nghĩ thâ ̣t nghiêm 

túc: Thích-Ca-Mâu-Ni Phật năm xưa còn ta ̣i thế, Ngài 

số ng đời  sống như thế  nào? Ba y một bát. Không lo 

không  nghĩ,  không  hề  bận  tâm.  Chúng  ta  có  thấy  rõ 

hay không? 

Phật  Thích-Ca-Mâu-Ni  cả  đời  không  hề  xây 

151 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

đa ̣o  tràng.  Chúng  ta  nếu  như  xây  đa ̣o  tràng,  thâ ̣t 

không đúng pháp. Phật không hề làm viê ̣c này. Đa ̣o 

tràng do ai làm vâ ̣y? Ở Ấn Đô ̣, ở Trung Quốc đều do 

hô ̣  pháp, do đế vương đa ̣i thần ho ̣ kiến ta ̣o. Ho ̣ kiến 

ta ̣o đa ̣o tràng, thỉnh Phật Bồ -Tát đến nơi đây để giáo 

hóa chúng sanh. Phật là người đã xuất gia, không có 

nhà. Tự mình xây đa ̣o tràng chẳng phải là trở la ̣i nhà 

hay  sao?  Chẳng  phải  đã làm trái la ̣i với bổn nguyê ̣n 

của ba ̣n hay sao? 

Phật Thích-Ca-Mâu-Ni cả đời không hề đi hóa 

duyên  ở  người  khác,  không  hề  hỏi  người  để  quyên 

tiền.  Nếu  như  chúng  ta  đi  hóa  duyên,  quyên  tiền  thì 

không  phải  là  đệ  tử  của  Phật  Thích-Ca-Mâu-Ni. 

Chúng  ta  có  nghĩ  đến  hay  không?  Nếu  như  bạn  nói 

“Không có tiền không thể làm viê ̣c”, không thể làm 

viê ̣c là quá tố t rồ i. Vô sự tố t biết bao! Người thế gian 

thường  nói:   “Nhiều  việc  không  bằng  ít  việc,  ít  việc 

 không  bằng  vô  sự.”   Bạn  thấy  vô  sự  vui  sướng  biết 

bao.  Lẽ  nào  bạn  còn  muốn  đi  kiếm  chuyê ̣n,  vô  cớ 

sinh sư ̣, là ba ̣n ta ̣o nghiê ̣p rồ i. 

Thích-Ca-Mâu-Ni Phật năm xưa còn ta ̣i thế, tuy 

có  hơn  1000  đê ̣  tử  thường  theo  ho ̣c  tâ ̣p  với  Ngài. 

Chúng ta tra hết kinh văn, Thích-Ca-Mâu-Ni Phật có 

đem ho ̣ tổ chức la ̣i hay không? Có chia ra lớp lớn, lớp 

trung,  lớp  tiểu  hay  không?  Người  nào  là  trưởng  lớp 

tiểu,  người  nào  là  trưởng  lớp  trung,  người  nào  là 

trưởng lớp đa ̣i? Không hề. Chứng tỏ Thích-Ca-Mâu-



152 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Ni  Phật  số   người  nhiều  đi  nữa,  cũng  không  hề  tổ 

chức. Mo ̣i người đều tự phát tự nguyê ̣n, người người 

ham ho ̣c, người người ham đức, ham thiê ̣n. Chỉ tuân 

thủ theo lời giáo giới “Lu ̣c hòa kính” của Thích-Ca-

Mâu-Ni.  Cho  nên  ở trong tăng đoàn mo ̣i người bình 

đẳng,  tuyê ̣t  đối  không  hề,  bảo  người  no ̣  kiểm  tra 

người kia, người kia điều khiển người no ̣, điều này ở 

trong cửa Phật chưa từng thấy. Phật pháp là thuần túy 

giáo  dục,  thuần  túy  da ̣y  ho ̣c,  tuyê ̣t  đố i  không  nhiều 

chuyê ̣n. Chúng ta phải nhâ ̣n thức rõ ràng. 

Do  đó  Phật  pháp  muốn  lợi  ích  xã  hội,  lợi  ích 

quố c  gia,  lợi  ích  thế  giới.  Phải  dựa  vào  ai  vâ ̣y?  Hô ̣ 

pháp.  Đây  là  điều  tôi  thường  nói.  Công  đức  của  hô ̣ 

pháp, tôi nói hơn hẳn hoằng pháp. Người hoằng pháp 

là  ai  vậy?  Giáo  viên.  Một  vi ̣  thầy  giáo,  giáo  viên. 

Người hô ̣ pháp là hiê ̣u trưởng. Nếu ho ̣ không lập lên 

trường  học,  giáo  viên  này  của  bạn  tốt  đi  nữa,  cũng 

không  có  cơ  hội  đi  dạy  người  ta.  Nhất  đi ̣nh  phải  có 

người lập trường ho ̣c. Trường này muốn mời ba ̣n đến 

để da ̣y ho ̣c, ba ̣n mới có thể giúp đỡ những ho ̣c sinh 

này. Cho nên Phật pháp vĩnh viễn đứng ở thế bi ̣ đô ̣ng, 

chứ không phải đứng ở thế chủ đô ̣ng. Chủ đô ̣ng là gì 

vậy? Chủ đô ̣ng là vô cớ kiếm chuyê ̣n. Không chuyê ̣n, 

ba ̣n kiếm chuyê ̣n. 

Tôi đến nơi đây là bi ̣ cư sĩ Lý Mô ̣c Nguyên tìm 

đến, không thể từ chối. Ba ̣n cho rằng tôi muốn giảng 

kinh ở nơi đây à? Rất vất vả. Tôi vốn dĩ nghĩ là sau 

153 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

khi Viê ̣n trưởng Hàn vãng sanh, thì tôi vô sự rồ i. Tôi 

chuẩn bi ̣ đến Úc Châu tư ̣ mình lâ ̣p mô ̣t thảo am nhỏ 

để tiến tu. Khi ẩn cư đươ ̣c, ba ̣n thấy tự ta ̣i biết bao! 

Úc châu chắc có lẽ có đồng tu đã đến rồi. Quả thâ ̣t, 

trước đây Viê ̣n trưởng Hàn tán thán, là thiên đường 

của nhân gian. Môi trường tự nhiên chưa bi ̣ phá hoa ̣i, 

đất  rô ̣ng  người  thưa.  Diê ̣n  tích  đất  của  nó  rô ̣ng  gần 

bằ ng so với Trung Quốc, so với nước Mỹ. Dân số  chỉ 

có 17 triê ̣u người. Cho nên giữa con người với nhau 

vô cùng hòa thuâ ̣n, người quá ít. Con người nhìn thấy 

nhau, không phân chủng tô ̣c, đều tràn đầy thân thiết. 

Thâ ̣t là mô ̣t nơi tố t. Tôi cũng muố n đến nơi đó để ẩn 

cư. Nhưng cư sĩ Lý Mô ̣c Nguyên đích thân mời, đó là 

hô ̣ pháp, ông mời như vậy, tôi không thể không đến. 

Tôi không đến, không những có lỗi với ông, mà còn 

có lỗi với chư Phật Bồ -Tát. Đây là cái mà trong “Lễ 

ký”  go ̣i  là   “An  an  nhi  năng  thiên”29.  Tôi  có  môi 

trường sinh hoa ̣t an ổn thân tâm, phải xả bỏ hết, để 

đến nơi đây cùng nhau ho ̣c tâ ̣p Phật pháp với các vi ̣. 


****** 

 

 

 

 



154 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 

(VCD 118) 

Từ  đó  cho  thấy,  thế  gian  không  có  người  hộ 

pháp,  thì  chánh  pháp  của  Thích-Ca-Mâu-Ni  Phật 

không thể tru ̣ thế, nền giáo ho ̣c của nhà Phật sẽ không 

thể  đẩy  mạnh.  Trong  hư  không  pháp  giới,  nếu  như 

không  có  chư Phật Như  lai  hô ̣  trì  Phật  A Di  Đà, thì 

pháp  môn  niê ̣m  Phật  thù  thắng,  hoàn  cảnh  tu  học 

hoàn  bị  nhất  của  thế  giới  Cực-lạc,  cũng  không  có 

người biết đến, 48 nguyê ̣n của Phật A Di Đà toàn bô ̣ 

bi ̣ tan vỡ. 

Ngài  ngày  nay  thâ ̣t  sư ̣  thành  tựu,  quả  thâ ̣t  mà 

nói là dựa vào một nguyê ̣n này. Tất cả chư Phật Như 

lai đều là hộ pháp của Phật A Di Đà, tất cả chư Phật 

Như lai, không có vi ̣ nào mà không tán thán Phật A 

Di Đà. Kinh văn phía sau bản kinh nói rất hay, Thích-

Ca-Mâu-Ni Phật đa ̣i biểu tất cả Như lai, tán thán Phật 

A  Di  Đà   “Quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

 vương”.  Tán thán đến cực điểm rồi! 

Chúng  ta  ngày  nay  tu  học  pháp  môn  này,  làm 

đệ tử Di Đà, ba ̣n nên biết có biết bao người đố ki ̣, biết 

bao người phá hoa ̣i, bao nhiêu người gây phiền phức? 

Bạn  biết  rồ i,  biết  rồ i  thì  không  bâ ̣n  tâm,  biết  rồi  sẽ 

không bi ̣ ho ̣ phá hoa ̣i nữa. 

 Những người phá hoại đó là những người nào vậy? 

155 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Có 2 loại người:  

 Một loại phá hoại thứ nhất: 

Là con cháu của ma, là “Ma tử, Ma tôn”, đây là 

ở trong kinh Thích-Ca-Mâu-Ni Phật nói cho chúng ta 

biết. Khi Phật Đà năm xưa còn tại thế,  ma vương Ba 

Tuần  cũng  thường  hay  nghe  kinh  thuyết  pháp.  Phật 

giảng  kinh  49  năm  xong,  ma  vương  yêu  cầu  Thích-

Ca-Mâu-Ni  Phật,  yêu  cầu  Phật  diê ̣t  đô ̣  sớm hơn mô ̣t 

thời  gian  “Ngài  giảng kinh giảng đủ nhiều rồ i, đươ ̣c 

rồ i,  không  nên  giảng  thêm  nữa”.  Phật  rất  từ  bi,  gâ ̣t 

đầu:  “Đươ ̣c, ta đồng ý.” Phật đều hằng thuâ ̣n chúng 

sanh, ma đến khải thỉnh cũng hằng thuâ ̣n. Ma đối với 

Phật pháp rất đố  ky ̣. Ma vương Ba tuần nói:  

- Ta phải nghĩ cách phá hoa ̣i Phật pháp. 

Thế Tôn mỉm cười: 

- Cái Pháp này của ta là chánh pháp, là từ trong 

tâm tánh của tất cả chúng sanh lưu xuất ra. Không có 

bất kỳ người nào có thể phá hoa ̣i đươ ̣c. 

Ba Tuần bèn nói:  

-  Đơ ̣i  khi  pháp  vâ ̣n  của  ông  đến  thời  kỳ  Ma ̣t 

pháp. Chánh pháp, Tươ ̣ng pháp, chúng sanh thiê ̣n căn 

sâu dày, hay nói cách khác, có năng lực  “biê ̣n biê ̣t”  30  

chân vo ̣ng, tà chánh, nên ma không thể lơ ̣i du ̣ng. Thời 



156 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



kỳ Ma ̣t pháp, căn tánh chúng sanh dần dần ngày càng 

kém, không có năng lực biê ̣n biê ̣t đúng sai, không có 

năng lực biê ̣n biê ̣t thiê ̣n ác, đương nhiên càng không 

có năng lực biê ̣n biê ̣t thâ ̣t giả. Ta vào lúc này, sai ma 

con, ma cháu của ta thảy đều xuất gia, khoác áo Cà-sa 

của ông để diê ̣t Phật pháp của ông. 

Thích-Ca-Mâu-Ni  Phật  nghe  xong,  chẳng  nói 

một câu nào, chỉ biết rơi lê ̣. Thái đô ̣ này của Phật biểu 

thi ̣ ý gì vậy? Thương xót cho tất cả chúng sanh vô tri 

thời Mạt pháp. Cho nên kẻ làm chướng nga ̣i cho pháp 

môn  này,  đó  là  ma  con,  ma  cháu.  Chúng  ta  rất  hiểu 

rõ, chúng ta gă ̣p rồ i thì nên đối với ho ̣  “Kính nhi viễn 

 chi”31.  Anh  làm  sao  chướng  nga ̣i  được,  chỉ  cần  tín 

tâm  của  tôi  bất  động,  thì  anh  đành  chi ̣u  thôi,  tôi 

không  thể  mắ c  bẫy  của  anh,  không  bị  anh  ga ̣t  đươ ̣c. 

Anh đến khuyên tôi học theo pháp môn này, ho ̣c theo 

pháp môn nọ. Pháp môn này có thần thông, pháp môn 

kia  có cảm ứng, hết thảy đều mặc kê ̣, ma không thể 

lơ ̣i dụng đươ ̣c. 

 Loại phá hoại thứ 2:  

Đó là vô tri, người thâ ̣t sự không có thiê ̣n căn, 

da ̣ng  người  ba  phải,  loa ̣i  người  này  ở  thế  gian  cũng 

không  ít,  chúng  ta  cũng  nên  thương  xót  ho ̣,  cũng 

không nên quở trách ho ̣. Ta ̣i sao vâ ̣y? Tôi thường hay 

nói, nếu như truy cứu nguyên nhân gố c rễ của nó, đều 

là do bản thân chúng ta làm chưa tố t, chúng ta chưa 

làm  tròn  trách  nhiê ̣m  của  mô ̣t  người  đê ̣  tử.  Cho  nên 

157 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

mới  có  những  hiê ̣n  tươ ̣ng  này  xuất  hiê ̣n.  Xã  hội  đa ̣i 

chúng  đối  với  Phật  giáo  có  những  sự  hiểu  lầm  này, 

hiểu  lầm  rất  sâu.  Nguyên  nhân  gì  vâ ̣y?  Chúng  ta 

không có thường xuyên giảng kinh thuyết pháp, chưa 

đem những nô ̣i dung chân chánh của Phật giáo nói ra 

để  mo ̣i  người  biết.  Người  ta  nói  chúng  ta  mê  tín, 

chúng  ta  làm  sao  trách  người  ta  đươ ̣c?  Quay  la ̣i  thử 

suy nghĩ xem bản thân mình, bản thân chúng ta chưa 

có y giáo phu ̣ng hành, chưa có thâ ̣t sự làm. Người ta 

đố i với chúng ta có biết bao nhiêu lời phê bình không 

tố t, lời của ho ̣ cũng không phải là sai. Cho nên chúng 

ta sau khi nghe rồ i, phải soi la ̣i, phải kiểm điểm, phải 

thâ ̣t sư ̣ nỗ lư ̣c sửa chữa lỗi lầm. 

Cư Sĩ Lâm, cái đa ̣o tràng này, mo ̣i người hiện 

nay nhìn thấy đều rất hoan hỷ, dường như pháp duyên 

rất thù thắng. Chúng tôi ở đây cũng nói cho các đa ̣o 

tràng khác biết, nói cho các pháp sư khác biết, pháp 

duyên của các anh cũng rất thù thắng, nhưng các anh 

không chi ̣u làm. Làm thế nào vâ ̣y? Hằng ngày giảng 

kinh,  hằ ng  ngày  niê ̣m  Phật.  Pháp  duyên  chẳng  phải 

thù  thắng  rồi  sao?  Ba ̣n  có  pháp  duyên  mà  bản  thân 

ba ̣n  không  chi ̣u  kết,  thế  thì  vô  phương  vâ ̣y.  Cái  đa ̣o 

tràng này, hiện nay cư sĩ Lý Mô ̣c Nguyên là Phó đa ̣o 

tràng,  thay  trưởng  đa ̣o  tràng,  ông  không  phải  người 

chủ  trì.  Ông  thường  nói,  tôi  cũng  thường  nói,  “Cái 

 đạo tràng này hoàn toàn không phải vì một đạo tràng 

 này của chúng ta, nếu vì một đạo tràng này thì Phật 

 Bồ -Tát  sẽ  không  hộ  niê ̣m,  thiên  long  thiê ̣n  thần  sẽ 



158 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 không ủng hộ. Cái đạo tràng này vì ai mà dựng nên 

 vậy?  Là  vì  tất  cả  chúng  sanh  trên  toàn  thế  giới  mà 

 lập nên đạo tràng này” . Các ba ̣n nghe phải nghe cho 

rõ ràng, tôi không phải nói vì Phật giáo trên toàn thế 

giới, nếu như vì Phật giáo trên toàn thế giới, cái pha ̣m 

vi này nhỏ rồ i, vì tất cả chúng sanh trên toàn thế giới. 

Cho nên cái đa ̣o tràng này thù thắng. Chúng ta đang 

làm, chúng ta không phân chủng tô ̣c, không phân tôn 

giáo. Đây chính là đa ̣o tràng vì chúng sanh trên toàn 

thế giới, thâ ̣t sư ̣ vì sự ổn đi ̣nh hòa bình của thế giới, là 

phúc lơ ̣i đích thực vì tất cả chúng sanh trên toàn thế 

giới, hoàn toàn không có cá nhân, hoàn toàn không có 

đoàn thể nhỏ, vâ ̣y mới như pháp. 

Phật da ̣y ta như thế nào, chúng ta làm như thế 

ấy.  Chúng  ta  vì  toàn  thế  giới,  quả  thật  mà  nói  tâm 

lươ ̣ng vẫn còn quá nhỏ. Người ta chư Phật Bồ-Tát cái 

tâm lươ ̣ng đó là hư không pháp giới. Chúng ta mới vì 

một tinh cầu, bạn thấy nhỏ, nhỏ đáng thương cỡ nào! 

Nhưng việc chúng ta hôm nay là muốn làm đến toàn 

thế  giới,  tâm  lươ ̣ng  không  khác  gì  so  với  chư  Phật 

Như  lai,  quả  thật  tấm  lòng  vì  tất  cả  chúng  sanh  hư 

không pháp giới. 

Viê ̣c trước mắt, chúng ta phải làm đến toàn thế 

giới, vì chúng sanh trên toàn thế giới. Làm cái viê ̣c gì 

vâ ̣y? Phá mê khai ngô ̣. Quí vi ̣ phải nhớ kỹ, Phật giúp 

đỡ chúng sanh, giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngô ̣, 

giúp  đỡ  chúng  sanh  hiểu  rõ  chân  tướng  vũ  tru ̣  nhân 

159 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

sinh, đây là mu ̣c đích chủ yếu. Chân tướng hiểu rõ rồi 

thì  tất  cả  mo ̣i  tai  na ̣n  đều  không  còn  nữa,  thiên  tai 

nhân  ho ̣a  đều  không  còn  nữa.  Bản  thân  nghiê ̣p 

chướng tiêu trừ, tâm đi ̣a mát mẻ tự ta ̣i. Quá khứ, hiê ̣n 

ta ̣i,  vi ̣  lai,  nơi  này  nơi  khác,  ba ̣n  cũng  dần  dần ngày 

càng thông đa ̣t sáng tỏ cả, đây là Phật giáo đa ̣i thừa. 

Cho nên công đức của hô ̣ pháp, hơn hẳn hoằng 

pháp. Tôi là mô ̣t giáo viên, người da ̣y học. Cư sĩ Lý 

là  hiệu  trưởng.  Ông  lập  nên  cái  trường  ho ̣c  này  làm 

hiê ̣u trưởng, mời tôi đến dạy ho ̣c. 

Cho nên có rất nhiều đồ ng tu, quí vị muố n đến 

nơi đây để tham gia lớp bồi dưỡng, muốn đến đây để 

niê ̣m  Phật.  Thường  hay  viết  thư,  go ̣i  điê ̣n  thoa ̣i  tìm 

tôi. Tôi bảo:  

-  Anh  tìm  sai  người  rồi!  Anh  nên  tìm  ông  chủ 

mới đúng, tìm người làm thuê thì không đúng, người 

làm thuê không thể làm chủ. 

Tôi không làm chủ nổi, nên tìm ông ấy. Ông ấy 

có  viê ̣c,  tôi  không  có  việc.  Tôi  đến  giờ  la ̣i  lên  lớp. 

Quí vi ̣bảo tôi khi nào lên lớp, thì tôi lên lớp khi ấy. 

Bảo  tôi  lên  lớp  ở  đâu,  thì  tôi  lên  lớp  ở  đó.  Tôi  là 

người bị động, không phải chủ đô ̣ng. Quí vi ̣ bảo: 

- Thứ 2 Kinh Hoa Nghiêm phải giảng ở đâu? 

Tôi nói:  



160 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



- Có thể, đươ ̣c. 

Hằ ng  thuâ ̣n  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức.  Lại 

có mô ̣t số đồng tu đến nói với tôi: 

-  Pháp  sư,  thầy  làm  như  vậy  có  mệt  quá  hay 

không? 

Tôi trả lời: 

- Vâng, quá mệt rồi. Tố t nhất bảo tôi không nên 

giảng kinh, tôi bèn hết mệt ngay. 

Đến  nơi  đây  để  giảng,  thì  có  cái  tiê ̣n  lợi  của 

việc  giảng  ở  đây.  Có  biết  bao  nhiêu  đồ ng  tu  đều  có 

thể  ở  mô ̣t  chỗ  cùng  nhau  ho ̣c  tâ ̣p.  Đa ̣o  tràng  Ti ̣nh 

Tông ho ̣c hô ̣i quá nhỏ, phòng học của chúng ta chỉ có 

thể chứa đồ ng tu lớp bồ i dưỡng. Cho nên có rất nhiều 

đồ ng  tu  nghe  kinh  đến  niê ̣m  Phật  đường  bên  cạnh, 

chúng  ta  lợi  dụng  màn  ảnh  rô ̣ng,  cho  nên  ở  nơi  này 

cũng tố t. Chúng ta 9 giờ 30 đến nơi đây, giảng kinh 

xong thì ở bên này dùng bữa cơm trưa, rồ i trở về nghỉ 

ngơi, đều được. Quí vị bảo thế nào, tôi bèn tùy hỷ thế 

ấy. Cả đời tôi sẽ không thay đổi nguyên tắc này, đây 

là Phật Bồ -Tát da ̣y cho tôi. 

Cho nên tùy thuâ ̣n theo lời giáo huấn của Phật 

Bồ -Tát,  sẽ  số ng  mô ̣t  cuô ̣c  đời  hạnh  phúc  nhất.  Tùy 

thuâ ̣n theo tri kiến của  mình, thế là ba ̣n sẽ số ng mô ̣t 

đời rất đau khổ, ba ̣n phiền não nhiều. 

161 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Tôi  mỗi  tháng  đều  đến  Hồ ng  Kông  để  giảng 

kinh,  rất  nhiều  đồng  tu  nhìn  thấy, có  người đến  gă ̣p 

tôi. Ho ̣ bảo: 

- Pháp sư, thầy mỗi ngày mô ̣t trẻ ra. 

Tôi nói:  

- Thâ ̣t vâ ̣y sao? 

Quả thật mà nói, đã già lắm rồ i, không còn trẻ 

nữa, nhưng dáng vẻ lão suy tương đố i châ ̣m mô ̣t chút, 

châ ̣m  lại  mô ̣t  chút.  Đây  là  nguyên  nhân  gì  vâ ̣y?  Ở 

trong  nga ̣n  ngữ  thế  gian  nói rất hay:  “Lo nghĩ khiến 

 người già” . 

 Con người tại sao bi ̣ lão hóa vậy? 

Lo nghĩ quá nhiều, phiền não quá nhiều, thì ba ̣n 

sẽ già. Ta ̣i sao không đem cái thứ này vứt đi? Để cho 

tâm  địa  mình  được  thanh  ti ̣nh  tự  ta ̣i,  không  có  lo 

nghĩ, không có phiền não, không có bâ ̣n tâm, ba ̣n sẽ 

thâ ̣t sư ̣ vui sướng rồi. 

Nhưng người giảng kinh, người làm giáo viên 

chúng tôi thì đươ ̣c, còn người làm ông chủ thì không 

đươ ̣c. Người làm ông chủ nếu khi đem cái này vứt đi, 

cái viê ̣c đó không có người làm rồ i. Vì vâ ̣y người làm 

ông  chủ  là  Phật,  Bồ -Tát,  không  phải  phàm  phu. 

Chúng  tôi  đố i  với  ho ̣  vô  cùng  tôn  kính,  đây  là  tôi 



162 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



thường  nói  công  đức  của  hô ̣  pháp  hơn  hẳn  hoằng 

pháp,  đây  là  lời  chân  thâ ̣t.  Không  có  hô ̣  pháp  thì 

không có Phật pháp tru ̣ thế. Người tu hành ai nấy đều 

ở trong núi sâu, tự mình thành tựu rồi, đối với xã hội, 

đố i  với  chúng  sanh,  không  có  cách  gì  ta ̣o  nên  cống 

hiến. Phật pháp nếu có thể phổ câ ̣p ở thế gian này, để 

thế  gian  này  có  đươ ̣c  lơ ̣i  ích  chân  thâ ̣t  thì  nhất  đi ̣nh 

phải dựa vào Bồ -Tát hô ̣ pháp. Những người hô ̣ pháp 

này  thâ ̣t  sự  hiểu  đươ ̣c  Phật  pháp,  biết  đươ ̣c  sự  thù 

thắ ng của Phật pháp, phát đa ̣i từ bi tâm, lơ ̣i ích tất cả 

chúng sanh. 

Ngày nay hô ̣i này của chúng ta, có 5 vi ̣ cư sĩ từ 

núi Thiên Mu ̣c Triết Giang đến đây, ho ̣ vừa mới tranh 

thủ mô ̣t  chút thời gian, nói cho tôi biết tình tra ̣ng tu 

ho ̣c  của  các  đồ ng  tu  ta ̣i  núi  Thiên  Mu ̣c.  Sau  khi  tôi 

nghe  xong  vô  cùng  hoan  hỷ,  đây  là  Bồ -Tát  thâ ̣t. 

Không  có  khác  gì  so  với  cư  sĩ  Lý  ở  nơi  đây.  Đông 

Nam Á cái khu vực này, có cư sĩ Lý vi ̣ Bồ -Tát này ở 

đây  thì  ở  nơi  đây  không  bi ̣  kiếp  na ̣n.  Hôm  nay  tôi 

nghe  đươ ̣c  rồi,  núi  Thiên  Mu ̣c  có  những  vi ̣  Bồ-Tát 

này ở bên ấy, thì bên đó sẽ không bi ̣ tai na ̣n. Chúng 

tôi  đố i  với  viê ̣c này tin tưởng rất  sâu. Niềm tin của 

chúng tôi không phải tùy tiê ̣n nói ra. Tôi ho ̣c Phật đã 

47 năm rồ i. Ở trên bu ̣c giảng đã giảng 40 năm. Tâm 

đắc  tu  ho ̣c  trong  40  năm  của  tôi,  thâ ̣t  sự  thể  hô ̣i, 

khẳng  đi ̣nh  cái  sự  thâ ̣t  này,  quyết  không  phải  là  giả 

dố i.  Người nơi đó có phước. cái khu vực này có rất 

nhiều Bồ -Tát đang thầm lă ̣ng làm viê ̣c, còn có những 

163 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

vi ̣ tôi vẫn chưa nghe thấy, những vi ̣ tôi nghe nói quả 

thâ ̣t có không ít, đang thâ ̣t sự nỗ lực làm. 

Hiện  nay  thiếu  là  nhân  tài  giảng  kinh  thuyết 

pháp. Quí vi ̣ pháp sư trẻ tuổi các bạn đang ngồi đây 

phải  cố  gắ ng  nỗ  lực,  hãy  mau  mau  ra  giảng  kinh. 

Những đa ̣o tràng này của ho ̣ đều đã xây dựng rồ i, Bồ-

Tát  đang  hô ̣  trì  rồ i,  các  ba ̣n  hãy  mau  đi  giảng  kinh. 

Giảng kinh vĩnh viễn không đươ ̣c gián đoa ̣n. Nhưng 

mà ba ̣n lại sơ ̣, sơ ̣ mình giảng không hay, cái sự viê ̣c 

này, chỉ cần bạn thật sự phát tâm, sẽ có Phật Bồ -Tát 

phù  hô ̣  cho  bạn,  có  tam  bảo  gia  trì.  Chỉ  cần  ba ̣n 

nghiêm  túc  nỗ  lực  chuẩn  bi ̣,  không  thể  không  chuẩn 

bi ̣.  Chuẩn  bi ̣  là  gì vâ ̣y? Chứng tỏ sự chân thành của 

chúng ta. Nhưng khi lên bu ̣c để giảng, có thể những 

nội  dung  bạn  chuẩn  bi ̣  hoàn  toàn  không  dùng  đươ ̣c. 

Uy lư ̣c Tam bảo gia trì, bạn có thể nói ra diê ̣u pháp, 

nói ra những điều mà chính bạn cũng không dám tin, 

sư ̣ viê ̣c này thường xảy ra. 

Các  ba ̣n  thấy   “Viên  giác  kinh  thân  văn  ký”,  

 “Viên giác kinh giảng nghĩa”  của lão hòa thượng Đế 

Nhàn, là tài liệu chuẩn bi ̣giảng “Kinh viên giác” của 

chính bản thân Ngài. Ngài chuẩn bi ̣ nghiêm túc như 

vậy.  “Thân  văn  ký”  là  Giang  Vi ̣  Nông,  Tưởng  Duy 

Kiều mấy vi ̣ cư sĩ này nghe giảng rồi ghi lại. Sau khi 

ghi lại, ngày thứ 2 họ chỉnh lý trở lại, đưa cho lão hòa 

thươ ̣ng  xem.  Sau  khi  lão  hòa  thượng  xem  xong,  vô 

cùng kinh nga ̣c, hỏi mấy người ho ̣:  



164 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



-  Những  điều  mà  các  anh  ghi  chép,  đây  là  tôi 

giảng sao? 

Ho ̣ nói:  

- Vâng, là do lão hòa thươ ̣ng giảng đấy a ̣! 

- Tôi làm sao có thể giảng hay như vậy đươ ̣c? 

Là  ở trên bục giảng có uy lực tam bảo gia trì. 

Chỉ  cần  bạn  có  tâm  chân  thành,  nhưng  không  thể 

không chuẩn bi ̣, không chuẩn bi ̣ thì không đươ ̣c. 

Tôi  giảng  40  năm  rồ i,  tôi  vẫn  phải  chuẩn  bi ̣

trước,  hằng  ngày  phải  đo ̣c  kinh.  Nhưng  tôi  nói  cho 

quí  vi ̣  biết,  tôi  chuẩn  bi ̣  một  ngày,  có  thể  giảng  3 

tháng. Cho nên ba ̣n nhìn thấy tôi rất thanh thản, còn 

da ̣o chơi khắ p nơi, bay đi khắ p nơi. Tôi chuẩn bi ̣ một 

ngày,  là  giảng  3  tháng.  Nhưng  tôi  hằng  ngày  đo ̣c 

kinh, không có ngày nào không đo ̣c kinh. Khi tôi lên 

bu ̣c để giảng, có phải giảng nô ̣i dung tôi đã chuẩn bi ̣ 

phải không? Xin thưa với quí vi ̣ hoàn toàn không có. 

Cho  nên  sau  khi  tôi  giảng  xong,  nếu  ba ̣n  hỏi  tôi  đã 

giảng  những  gì.  Tôi  xin  thưa  với  ba ̣n,  nói  thâ ̣t  sự, 

giảng  những  gì  cũng  không  biết  nữa,  không  biết  tôi 

đã giảng những gì nữa! May mà các ba ̣n hiện nay có 

ghi âm, đem nó ghi la ̣i rồi. Ghi la ̣i, ba ̣n bảo tôi nghe, 

tôi cũng không muố n nghe nữa, tôi cũng không muố n 

nghe.  Đây  chính  là  lời  của  cư  sĩ  Lý  Mô ̣c  Nguyên 

 “Chúng tôi đều dựa vào ông chủ, ông chủ là Phật A 

165 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 Di  Đà” .  Nhất  đi ̣nh  phải được Phật lực gia trì, được 

Phật  lư ̣c  bảo hô ̣. Bản thân chúng tôi  là thân phâ ̣n gì 

vâ ̣y?  Là  người  làm  công  quả  cho  Phật  A  Di  Đà, 

người  làm  phu ̣  công.  Xây  dựng  đa ̣o  tràng  ở  đây, 

thành tựu của đa ̣o tràng, thảy đều dựa vào Phật lực. 

Cái  đạo  tràng  này,  từ  lúc  tôi  đến  đây  giảng 

kinh,  cư  sĩ  Lý  hiểu  rõ  mô ̣t  nguyên  tắc,  không  hóa 

duyên, không hỏi người xin tiền. Tiền nhiều, làm việc 

nhiều,  tiền  ít  làm  viê ̣c  ít,  không  tiền  thì  không  làm. 

Tâm  đi ̣a  thanh  ti ̣nh.  Tâm  thanh  ti ̣nh  có  thể  sanh  trí 

tuê ̣. 

Cho  nên  Phật  là  tấm  gương  tốt  của  chúng  ta, 

phải y theo lời giáo huấn của Phật, phải ho ̣c tâ ̣p theo 

Phật. Bản thân chúng ta thâ ̣t sự phát tâm, thâ ̣t sự chi ̣u 

làm, vì xã hội phu ̣c vu ̣, vì chúng sanh phục vu ̣. 

Nhà Phật nói “độ”, độ chúng sanh. Ý nghĩa của 

“Đô ̣”  nếu  dùng  cách  nói  hiện  nay  mà  nói  chính  là 

phu ̣c vu ̣, phu ̣c vu ̣ vô điều kiê ̣n, hiến dâng vô tư. Chỉ 

cần ba ̣n thâ ̣t sự chi ̣u làm như vậy, thật sự có cái tâm 

này,  sẽ  cảm  ứng  đa ̣o  giao  với  chư  Phật  Bồ -Tát.  Ta ̣i 

sao vâ ̣y? Chư Phật Bồ -Tát chính là cái tâm này. Hiện 

nay  chúng  ta  phát  tâm  là  mô ̣t  tâm  với  chư  Phật  Bồ-

Tát thì Phật, Bồ Tát sao mà không hô ̣ niê ̣m chứ? Đâu 

có lý nào mà không quan tâm. 

Người thế gian không thể “biê ̣n biê ̣t” tà chánh, 

không thể biê ̣n biê ̣t thiê ̣n ác, thâ ̣m chí là ngay cả lơ ̣i 



166 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



ha ̣i cũng không thể biê ̣n biê ̣t. Nhưng thần hô ̣ pháp có 

năng lực biê ̣n biê ̣t, thiên long thiê ̣n thần có năng lực 

biê ̣n biê ̣t. Ba ̣n tâm thiê ̣n, làm thiê ̣n, lời nói thiê ̣n, thần 

hô ̣ pháp nhất đi ̣nh ủng hô ̣. Người cùng tâm này, tâm 

cùng lý này. Chúng ta thấy người khác làm mô ̣t viê ̣c 

tố t,  chúng  ta  cũng thấy hoan hỷ, chúng ta cũng toàn 

tâm  toàn  lực  tự  đô ̣ng đi  giúp  đỡ ho ̣,  thành  tựu  thiê ̣n 

tâm  của ho ̣, thành tựu thiê ̣n nghiê ̣p của người. Ngày 

nay  ở  trong  chư  Phật  Như  Lai,  Phật  A  Di  Đà  phát 

thiê ̣n  nguyê ̣n  viên  mãn  cùng  tô ̣t,  hơn  hẳn  tất  cả  chư 

Phật  Như  Lai.  Chư  Phật  Như  Lai  trí  tuê ̣  bình  đẳng, 

năng  lực  bình  đẳng  mà  phát  nguyê ̣n  không  giống 

nhau. Nguyê ̣n mà Phật A Di Đà phát, tất cả chư Phật 

Như Lai xưa nay chưa hề phát ra cái nguyê ̣n này, đây 

là ngài đã phát. Sau khi Ngài phát rồ i, đúng ngay tâm 

của  chư  Phật  Như  Lai.  Chư  Phật  không  hề  nghĩ  ra, 

Ngài  nghĩ  ra  rồ i.  Cho  nên  không  có  vi ̣  Phật  nào 

không tán thán, không có vi ̣ Phật nào không ủng hô ̣. 

Phật A Di Đà la ̣i có mô ̣t nguyê ̣n này, tất cả chư Phật 

đâu  có  lý  nào  mà  không  thành  tựu  đa ̣i  nguyê ̣n  của 

Phật  A  Di  Đà  chứ?  Nguyê ̣n  này  là  gì  vâ ̣y?  Nguyê ̣n 

này  chính  là  10  phương  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai,  ở 

trong  thế  giới  10  phương,  thay  Phật  A  Di  Đà  chiêu 

sinh, thay Phật A Di Đà gửi gắm giới thiê ̣u. Cho nên 

tất  cả  chư  Phật  Như  Lai,  trong  10  phương  thế  giới 

giảng kinh thuyết pháp chính là Thiê ̣n Đa ̣o đa ̣i sư nói 

câu  nói  này:   “Duy  thuyết  Di  Đà  Bản  nguyê ̣n  hải.”  

Bất kể nói bao nhiêu kinh luâ ̣n, bao nhiêu pháp môn, 

đến cuố i cùng thảy đều quay về thế giới Tây Phương 

167 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Cư ̣c-la ̣c. 

Thế nhưng chúng ta nhìn thấy đồ ng tu các tông 

phái khác nhau, họ học thiền cũng tốt, ho ̣c mâ ̣t cũng 

tốt, học giáo cũng tố t, ho ̣c giới luật cũng tốt, chúng ta 

nhìn thấy hoan hỷ tán thán, dứt khoát không đươ ̣c phỉ 

báng.  Điểm  này  các  đồ ng  tu  chúng  ta  phải  nhớ  kỹ. 

Tại  sao  không  được  phỉ  báng  vậy?  Phỉ  báng  ba ̣n 

không thể vãng sanh. Tại sao vâ ̣y? Cái pháp môn đó, 

ba ̣n  phải  thử  hỏi  có  phải  là  Phật  nói  hay  không?  Là 

do  Phật  nói.  Thiền  là  do  Phật  nói,  Mâ ̣t  cũng  là  do 

Phật da ̣y, nếu ba ̣n phỉ báng, há chẳng phải báng Phật 

sao?  Pháp,  do  Phật  nói,  nếu  bạn  phỉ  báng,  là  báng 

pháp. Người dựa theo những phương pháp đó tu ho ̣c, 

đó là tăng. Ba ̣n báng Phật, báng pháp, báng tăng, thì 

không  thể  vãng  sanh.  Vì  sao?  Nguyện  thứ  18  sau 

cùng trong nguyê ̣n văn nói:  “Duy trừ ngũ nghịch, hủy 

 báng chánh pháp”.  Bạn phỉ báng chánh pháp, ba ̣n tu 

như thế nào, ba ̣n cũng không thể vãng sanh. 

Cho  nên  người  tu  Tịnh-độ  chúng  ta,  người  ta 

phỉ báng chúng ta, chúng ta tai có thể nghe, mà miê ̣ng 

không đươ ̣c nói. Chúng ta dùng thái đô ̣ gì đối với ho ̣ 

vâ ̣y?  Cung  kính  ho ̣,  tán  thán  ho ̣,  dứt  khoát  không 

đươ ̣c phỉ báng ho ̣. Ba ̣n biểu hiê ̣n được như thế này, là 

ba ̣n cao hơn ho ̣. Nhớ kỹ 2 người cãi nhau, thì trình đô ̣ 

bằ ng  nhau.  Mô ̣t  người  cao,  mô ̣t  người  thấp,  không 

thể  cãi  đươ ̣c.  Ta ̣i  sao  vâ ̣y?  Người  cao  sẽ  nhường 

người  thấp.  Ho ̣  làm  sao  có  thể  cãi  được.  Hai  người 



168 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



đánh  nhau,  trình  đô ̣  cũng  ngang  nhau.  Cho  nên  khi 

chúng  tôi  đi  ho ̣c  ở  trong  trường  ho ̣c,  các  ba ̣n  ho ̣c 

đánh  nhau,  cãi  nhau  rồi,  thì  thầy  phân  xử  2  người 

cùng bi ̣ pha ̣t quỳ cả. Thời ấy chúng tôi ở trong trường 

ho ̣c,  đố i  với  cách  xử  pha ̣t  này  của  thầy  trong  lòng 

không  phu ̣c. Rõ ràng là mình có lý, ho ̣ không có lý. 

Ta ̣i sao mình cũng bi ̣ pha ̣t quỳ? Tôi đến khi ho ̣c Phật 

sau này, mới bỗng chơ ̣t hiểu ra, hóa ra cao bằng nhau. 

Khi ba ̣n thâ ̣t sư ̣ cao hơn, ba ̣n sẽ không cãi nữa. Cho 

nên  người  có  trí  tuê ̣,  sẽ  nhường  người  không  có  trí 

tuê ̣. Ngay cả thánh nhân thế gian cũng da ̣y chúng ta: 

 “Lễ  nhượng,  nhẫn  nhượng,  khiêm  nhượng”32.  

“Nhươ ̣ng” là tánh đức. Chư Phật Bồ-Tát chung sống 

với  tất  cả  chúng  sanh,  không  có  vi ̣  nào  không 

nhươ ̣ng. Chư Phật Bồ-Tát là khiêm nhượng. Chúng ta 

không  thể  khiêm  đươ ̣c,  chúng  ta  phải  nhẫn,  nhẫn 

nhươ ̣ng.  Khiêm  là  công  phu  đã  thành tựu  rồi,  đó  là 

thuô ̣c  về  khiêm  nhươ ̣ng.  Chúng  ta  hiện  nay  ở  trong 

những  cái  đúng  đúng  sai  sai  này,  luyê ̣n  tài,  luyê ̣n 

công  phu,  chính  là  luyê ̣n  nhẫn  nhươ ̣ng.  Không  thể 

nhẫn  cũng  phải  nhẫn,  không  thể  nhươ ̣ng  cũng  phải 

nhươ ̣ng. Thâ ̣t sự có trí tuê ̣, thông quyền đa ̣t lý, chúng 

ta  mới  có  thể  hô ̣  trì  Phật  pháp  tố t  đươ ̣c,  mới  có  thể 

khiến  chánh pháp tru ̣ lâu  ở thế gian thì tất cả  chúng 

sanh có phước. 

Chúng  ta  ngày  nay  rất  may  mắn,  những  nhà 

khoa  học  này  đã  phát  minh  rất  nhiều  khoa  học  kỹ 

thuật  cao.  Chúng  ta  nhất  đi ̣nh  phải  hiểu  đươ ̣c  tính 

169 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

năng  của  những  kỹ  thuâ ̣t  này,  hết  sức  lợi  du ̣ng  nó. 

Chúng ta ở chỗ này, mỗi mô ̣t phòng diễn giảng, đều 

thông qua ma ̣ng internet truyền bá đến toàn thế giới. 

Có  mô ̣t vi ̣ đồ ng tu ngoa ̣i quố c, gởi mô ̣t bản fax cho 

tôi, ông đă ̣c biê ̣t nhắc nhở tôi. Ông nói: 

- Pháp sư à, thầy giảng kinh không nên chỉ chú 

ý  đến  thính  chúng  ở  trong  giảng  đường  của  thầy. 

Người nghe giảng ở trên ma ̣ng internet chí ít cũng có 

mô ̣t triệu người. 

Ông nhắ c nhở tôi. Lời nhắc nhở này là rất hay. 

Cho nên chúng ta không những phải chú ý đại chúng 

trước mắt, còn phải chú ý những đa ̣i chúng thu nghe 

ở  trên  mạng  internet  này  nữa.  Ý  nghĩa  quan  trọng 

nhất của đoa ̣n nguyện văn này, chính là thỉnh cầu chư 

Phật  Như  Lai  hô ̣  pháp.  Chúng  ta  hiểu  đươ ̣c,  Phật  A 

Di Đà vẫn phải nhờ tất cả chư Phật hô ̣ trì ngài. Chúng 

ta  ngày  nay  phát  nguyê ̣n  ho ̣c  Phật,  đặc  biê ̣t  là  phát 

nguyê ̣n  cả  đời dấn thân vào công tác giáo dục. Làm 

sao có thể không nhờ hô ̣ pháp? Hô ̣ pháp đi nhờ ở đâu 

vâ ̣y? Nhờ người, bạn sẽ có phiền não. Vì sao? Người 

ta không đồng ý, phiền não của ba ̣n xuất hiện ngay. 

Tôi khi năm xưa mới bắt đầu ho ̣c Phật, gần gũi 

Chương Gia đa ̣i sư, đa ̣i sư dạy tôi. Tôi nói với đa ̣i sư: 

- Sư ̣ thù thắng của Phật pháp, cái hay của Phật 

pháp,  con  đã  hiểu  rồ i,  con  hiểu  đươ ̣c,  con  phải  có 

nghĩa  vu ̣,  có  trách  nhiê ̣m,  phải  đem  cái  sự  viê ̣c  này 



170 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



làm thâ ̣t tố t. Thâ ̣t sự muố n làm cái sự viê ̣c này, nhất 

đi ̣nh  phải  đem  công  viê ̣c  của  mình  bỏ  hết.  Chuyên 

tâm vào làm công viê ̣c này, đây chính là đi trên con 

đường xuất gia này. 

Đa ̣i sư gâ ̣t gâ ̣t đầu: 

- Được, thầy vô cùng tán thành. Nhưng nói cho 

tôi biết anh không nên đi tìm thầy “thế đô ̣”33. 

Tôi hỏi: 

- Vâ ̣y phải làm sao? 

Thầy bảo: 

-  Nếu  anh  đi  tìm  một  pháp  sư  thế  đô ̣  cho  anh, 

nếu pháp sư đó không đồng ý, anh có sinh phiền não 

hay không? 

Tôi nói: 

-  Vậy đương nhiên sẽ sinh phiền não. 

Thầy  da ̣y  tôi  cầu  Phật.  Cho  nên tôi xuất  gia là 

cầu Phật. Phật thay tôi tìm mô ̣t vi ̣ sư phu ̣. Vi ̣ sư phu ̣ 

này như thế nào vâ ̣y? Đến khuyên tôi xuất gia, không 

phải khuyên một lần, khuyên một lần sơ ̣ không thành 

tâm. Ông có lẽ trong vòng nửa tháng, phái người đến 

thư viê ̣n Từ Quang, vào lúc đó tôi ho ̣c kinh giáo với 

thầy Lý, có lẽ trong vòng nửa tháng, đã sai người đến 

171 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

9 lần. Tôi thấy tâm của ông rất thành khẩn, tôi nhâ ̣n 

lời ông. Lời của Chương Gia đa ̣i sư da ̣y tôi đã thành 

hiê ̣n thư ̣c rồ i. Cho nên tôi xuất gia là có điều kiê ̣n, vì 

nếu  xuất  gia  ở  chùa  chiền,  chùa  chiền  đều  là  kinh 

sám,  Phật  sự.  Sở  dĩ  điều  kiê ̣n  của  tôi  là  dứt  khoát 

không làm kinh sám, Phật sự. “Tôi xuất gia muố n ho ̣c 

kinh giáo, muố n giảng kinh, nên nếu anh có thể giúp 

đỡ tôi, tôi liền có thể nhâ ̣n lời anh; Anh không giúp 

đỡ tôi, tôi không làm”. 

Cho nên chúng tôi nói điều kiện với nhau. Tôi 

xuất  gia  túi  không  có  mô ̣t  xu,  tôi  cũng  không  hỏi 

người  xin  tiền.  Nhưng  mà  tôi  mỗi  một  tháng,  phải 

đến Đài Trung ở mô ̣t tuần, gần gũi thầy Lý. Lô ̣ phí đi 

lại  thường  tru ̣  phải  cho  tôi,  tôi  đưa  ra  đến  mấy  điều 

kiê ̣n, thảy đều đáp ứng cả. 

Cho nên chúng ta cầu hô ̣ pháp, cầu ở đâu vâ ̣y? 

Cầu ở Phật. Phật tìm thần hộ pháp đến giúp đỡ chúng 

ta.  Tôi  đến  nơi  đây,  không  hề  cầu  hô ̣  pháp Lý Mô ̣c 

Nguyên,  là  do  ông  đến  tìm  tôi.  Tôi  tìm  ông  sẽ  khó 

ngay,  nếu  tôi  tìm  ông,  ông  không  đồ ng  ý.  Vậy  ba ̣n 

nói thử cái mă ̣t này của tôi giấu ở đâu? 

Ông  tìm  tôi,  tôi  còn  phải  xem  thử  thâ ̣t  kỹ  ông 

có  thành  tâm  hay  không?  Ông  có  thâ ̣t  sự  như  pháp 

hay  không?  Điều  này  chúng  ta  phải  chú  ý.  Ta ̣i  sao 

vâ ̣y? Có mô ̣t số  người hô ̣ pháp, ho ̣ có mu ̣c đích. Đem 

chúng ta làm cây hái ra tiền, để chúng ta thay ho ̣ kiếm 

tiền,  thế  chúng  ta  chẳng  phải  bi ̣  người  ta  lơ ̣i  du ̣ng 



172 








PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



sao?  Cho  nên  quan  sát  ho ̣  thâ ̣t  kỹ,  ho ̣  thâ ̣t  sự,  ho ̣ 

không phải vì cái đa ̣o tràng này, ho ̣ làm là vì toàn thế 

giới, điều này chúng ta đáng nên đến, quyết đi ̣nh phải 

đến giúp đỡ ho ̣. Nếu như ho ̣ vì muốn thi ̣nh vượng cái 

đa ̣o tràng này, vì cái khu vực Singapore này, tôi đã đi 

từ sớm rồ i. Người ta vì chúng sanh trên toàn thế giới, 

cái này rất khó gă ̣p, rất hiếm có, đi khắp hết thế giới 

tìm người hô ̣ pháp có tâm lươ ̣ng chân thành như thế 

này,  chúng  ta  tìm  không  ra.  Con  người  quý  tri  kỷ. 

Người  thế  gian  đều  nói  đa ̣o  nghĩa,  nói  tình  nghĩa, 

chúng ta đây là sự kết hợp của đa ̣o nghĩa, đồng tâm 

đồ ng đức, vì Phật pháp, vì chúng sanh, làm nên cái sự 

viê ̣c tố t này. 

Các bạn bảo, trong truyền thuyết có tai na ̣n, tôi 

ở  Singapore  sẽ  cùng  chịu  cái  tai  nạn  này  với 

Singapore. Không nên nói Singapore có tai na ̣n, tôi sẽ 

bỏ  chạy  đến  nơi  khác,  không  thể  nói như  vậy  được. 

Không  thể  nói  ho ̣c  Phật  rồi,  không  ho ̣c  Phật  cũng 

không  thể  nói  như  vậy  được,  dứt  khoát  cùng  số ng 

chết,  cùng  hoạn  nạn  với  nơi  này,  vâ ̣y  là  tâm  mo ̣i 

người sẽ an ngay, tâm của chính chúng ta cũng an rồi. 

Tôi  hôm  nay  rời  khỏi  Singapore  để  đến  Úc 

châu.  Tôi  đến  Úc  châu  quyết  đi ̣nh  là  tham  gia  đa 

nguyên  văn  hóa,  giúp  đỡ  ho ̣  hòa  hợp  tôn  giáo,  hòa 

hơ ̣p chủng tô ̣c. Ta ̣i sao vâ ̣y? Điều này có ảnh hưởng 

đố i với toàn thế giới. Hy vo ̣ng chủng tô ̣c khác nhau, 

tôn giáo khác nhau, đều có thể tôn kính lẫn nhau, tôn 

173 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

tro ̣ng  lẫn  nhau,  hơ ̣p  tác  lẫn  nhau,  cùng  tồ n  ta ̣i,  cùng 

phát triển, không nên có xung đô ̣t, không nên có hiểu 

lầm, không nên có tranh chấp. Tôi đến Úc châu là để 

làm cái viê ̣c này, nếu không phải làm cái viê ̣c này thì 

tôi không đi. Úc châu chúng ta có Ti ̣nh Tông ho ̣c hô ̣i, 

hiện nay ở bên đó cũng tổ chức Phật thất niê ̣m Phật, 

tôi không đi. Ta ̣i sao vâ ̣y? Ti ̣nh tông ho ̣c hô ̣i Úc châu 

không phải vì toàn thế giới. Còn cái đa ̣o tràng này là 

vì  toàn  thế  giới.  Cho  nên  quan  điểm  của  chúng  tôi 

ngày  nay,  phàm  là  vì  chánh  pháp  tru ̣  thế,  vì  tất  cả 

chúng sanh toàn thế giới phu ̣c vu ̣ thì tôi lâ ̣p tức đi làm 

ngay. Vì bản thân, vì mô ̣t nhóm nhỏ, chúng tôi không 

có  thời  gian nhiều  như vậy,  cũng  không  có  sinh  lực 

nhiều như vậy, có thể đi tìm người khác, tôi là không 

muố n đi rồ i. 

Tâm lươ ̣ng của Phật A Di Đà lớn biết bao! Đây 

là  bổn  sư  Thích-Ca-Mâu-Ni  Phật  của  chúng  ta  vì 

chúng ta giới thiê ̣u. Chúng ta ngày nay ta ̣i sao không 

niê ̣m Thích-Ca-Mâu-Ni Phật, mà niệm Phật A Di Đà 

vâ ̣y?  Niê ̣m  Phật  A Di  Đà  là do Phật Thích-Ca-Mâu-

Ni  chỉ  da ̣y  chúng  ta,  chúng  ta  nghe  lời.  Chúng  ta  là 

ho ̣c trò tố t của Thích-Ca-Mâu-Ni. Ngài da ̣y chúng ta 

niê ̣m Phật A Di Đà, chúng ta thật sự nghe lời, Thích-

Ca-Mâu-Ni  Phật  hoan  hỷ.  Không  những  Thích-Ca-

Mâu-Ni hoan hỷ, mà tất cả chư Phật đều hoan hỷ. Ta ̣i 

sao vâ ̣y? Tất cả chư Phật đều khuyên mo ̣i người niê ̣m 

Phật A Di Đà, cầu sanh Tịnh-độ. 



174 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Cho  nên  chúng  ta  hiểu  được  cái  ý này, sau đó 

đồng  tu  các  bạn  phát  tâm,  cả đời đi trên con đường 

hoằng  pháp  lơ ̣i  sanh,  nhất  đi ̣nh  phải  ho ̣c  tâ ̣p  theo 

Thích-Ca-Mâu-Ni, danh vọng lợi dưỡng, ngũ du ̣c lu ̣c 

trần, quyết đi ̣nh không đươ ̣c cha ̣m đến, triê ̣t để buông 

xả. 

Hiện nay xã hội sung túc rồ i, cúng dường nhiều 

rồ i. Cái cúng dường này phải đă ̣c biê ̣t chú ý, đă ̣c biê ̣t 

cẩn thâ ̣n. Ta ̣i sao vâ ̣y? Hơi mô ̣t chút không lưu ý, thì 

cái cúng dường này sẽ đem ba ̣n chôn mất, sẽ đưa ba ̣n 

đến  đi ̣a  ngu ̣c  A-tỳ.  Cho  nên  những  thứ  này,  không 

đươ ̣c  cha ̣m  đến.  Cư  sĩ  Lý  trên  tay  ông  không  dính 

tiền  ba ̣c.  Chúng  ta  ở  đây  có  số   tiền  quyên  góp  giao 

cho ông, ông không nhâ ̣n, giao cho người khác, giao 

cho  thủ  quyỹ,  không  đu ̣ng  tiền  ba ̣c.  Tôi  tiếp  nhâ ̣n 

cúng  dường  của  các  ba ̣n,  khi  cái  tay  này  cha ̣m  đến, 

thì tay kia đã đưa đi rồ i, lâ ̣p tức đưa đi ngay. Phải biết 

rằ ng,  tiền  không  phải  là  thứ  tốt,  ha ̣i  chết  người.  Từ 

xưa đến nay biết bao nhiêu người tu hành, chỉ vì cái 

chuyê ̣n  này  mà  bi ̣  đào  thải  sa ̣ch  hết,  đo ̣a  la ̣c  hết. 

Chúng  ta  phải  đề  cao  cảnh  giác  danh  ha ̣i  người,  lơ ̣i 

ha ̣i  người.  Nếu  ba ̣n  không  đề  cao  cảnh  giác,  chắc 

chắ n  đo ̣a  3  đường  ác.  Không  có,  thì  tố t!  Không  có, 

thân  này  thảnh  thơi.  Không  có  tiền,  sẽ  không  dám 

bê ̣nh. Ta ̣i  sao  vâ ̣y? Không  có tiền chữa bê ̣nh, không 

tiền  chữa.  Cho  nên  ho ̣  sẽ  không  dám  bê ̣nh.  Người 

nhiều tiền thường hay có bê ̣nh. Tiền ho ̣ có là phí chữa 

bê ̣nh, ho ̣ có thể trả nổi viê ̣n phí. Những lời này không 

175 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

phải là lời nói đùa, ở trong đó có ẩn chứa đa ̣o lý rất 

sâu. 

Cho nên tất cả Phật Bồ -Tát chăm lo, đây là điều 

mà lúc tôi mới bắt đầu ho ̣c Phật, đại sư Chương Gia 

dạy  tôi.  Ba ̣n  thâ ̣t  sư ̣  phát tâm, thì cả  đời ba ̣n đều do 

Phật, Bồ -Tát chăm lo, mình mô ̣t tí cũng không nên lo 

lắng. Tôi nghe xong, rất có thọ du ̣ng, cái này quá tốt 

rồ i.  Phật  Bồ -Tát  chăm  lo  là  chăm  lo  thâ ̣t  sự.  Người 

thế  gian  chăm  lo  thì  không  chắc.  Phật  chăm  lo  là 

chăm  lo  thật  sự.  Chúng  ta  thật  sự  tin  tưởng,  không 

mảy may hoài nghi. Tôi cả đời được tho ̣ du ̣ng, đươ ̣c 

đại sư Chương Gia chỉ da ̣y nhiều nhất. Tôi theo thầy 

3 năm, thầy đã ảnh hưởng cả đời tôi, đây đích thực là 

đại  thiện  tri  thức,  không  phải  người  bình  thường. 

Nhưng  thầy  dạy  bảo  chúng  tôi,  bản  thân  chúng  tôi 

phải làm thật, phải làm thâ ̣t, không thể phụ ba ̣c thầy. 

Chúng  tôi  thâ ̣t  sư ̣  đươ ̣c  sư ̣  thọ  du ̣ng  của  Phật  pháp, 

thâ ̣t  sư ̣  trong  đời  này  số ng  mô ̣t đời  sống  tự  tại hạnh 

phúc mỹ mãn. 

Nguyện  này  nguyện  văn  không  khó  hiểu,  ý 

nghĩa  sâu  vô  cùng.  Đặc  biệt  là sau khi chúng ta ho ̣c 

xong cần phải ho ̣c tâ ̣p như thế nào? Chú giải của lão 

cư  sĩ  Hoàng  Niê ̣m  Tổ,  đoạn  chú  giải  này  chú  giải 

cũng  rất  hay.  Trích  dẫn  kinh  văn  của  bản  nguyên 

di ̣ch. Hán di ̣ch đây là 5 loa ̣i bản nguyên di ̣ch, là bản 

di ̣ch sớm nhất, trong kinh văn nói như thế này: 

Bản Hán dịch ghi:  “Ngã tác Phật thời, linh ngã 



176 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



 danh  văn  bát  phương  thượng  hạ,  vô  số  Phật  quốc, 

 chư Phật các ư đệ tử chúng trung, thán ngã công đức 

 quốc độ chi thiện”- (Lúc tôi thành Phật, tiếng tăm của 

tôi  vang  khắp  tám  phương,  trên,  dưới.  Trong  vô  số 

cõi  nước, các đức  Phật  vị nào cũng ngự giữa chúng 

đệ tử, khen ngợi công đức và sự tốt lành của cõi nước 

tôi). 

Cái  ý  này  chẳng  phải  đã  nói  rất  rõ  ràng  sao? 

Khẩn  cầu  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai,  khi  giảng  kinh 

thuyết  pháp  cho  các  đệ  tử  của  mình,  giới  thiê ̣u  thế 

giới Tây Phương Cư ̣c-la ̣c, giới thiê ̣u Phật A Di Đà, để 

mọi  người  biết  đến.  Những  người  này  sau  khi  nghe 

giới thiê ̣u rồ i,  “Chư thiên nhân dân, nhuyễn động chi 

 loại.”   [Chư  thiên,  nhân  dân,  các  loài  ngọ  nguậy,  bò 

trườn], đây là nói chúng sanh lu ̣c đa ̣o,  “Văn ngã danh 

 tự,  giai  tất  dũng  dược,  lai  sanh  ngã  quốc”   [Nghe 

được danh hiệu tôi thảy đều hớn hở sanh về cõi tôi]34. 

Sau khi nghe xong, đều có thể sinh tâm hoan hỷ, phát 

nguyê ̣n cầu sanh Tịnh-độ, dựa vào lời giáo huấn của 

Phật, tu ho ̣c pháp môn này. Cho nên đem nguyên văn 

của bản nguyên di ̣ch hơ ̣p chung la ̣i xem thì ý nghĩa sẽ 

rất rõ ràng. Phật còn cầu Phật. 

Thế  gian  chỉ  có  Phật  là  có  thể  tin  đươ ̣c,  còn 

lòng  người  là  giả,  không  phải  chân  tâm.  Con  người 

qua la ̣i với nhau không có thâ ̣t tình, phải hiểu cho rõ. 

Hôm nay vui mừng ba ̣n, có thể ngày mai liền đổi mă ̣t, 

cho nên không tin đươ ̣c. Chỉ có Phật Bồ-Tát là dùng 

177 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

chân tâm, vĩnh viễn bất biến, hoàn toàn tin đươ ̣c. Cho 

nên  quí vi ̣ nhớ kỹ, mo ̣i thứ nên cầu Phật Bồ -Tát, tất 

cả Phật Bồ -Tát là ông chủ của chúng ta, chúng ta có 

lòng tin kiên đi ̣nh thì cảm ứng đa ̣o giao. Còn nếu ba ̣n 

bảo ba ̣n cầu Phật Bồ -Tát không có cảm ứng, thì đó là 

do tâm ba ̣n không thành, ba ̣n đố i với Phật Bồ -Tát có 

nghi ngờ, khi ba ̣n đang cầu khẩn, ở trong tâm ba ̣n có 

xen  ta ̣p,  không  chuyên  tâm.  Vì  vâ ̣y  không  thể  nói 

không có cảm ứng, mà cảm ứng không rõ rê ̣t, không 

nổi bâ ̣t. Thuần nhất chân thành thì cảm ứng vô cùng 

rõ rê ̣t, vô cùng nổi bâ ̣t. 

Tôi  cả  đời  này,  ho ̣c  Phật  47  năm,  tôi  tin  sâu 

không nghi. Tôi ở nơi đây như nhà Phật thường nói: 

 “Tam chuyển pháp luân”35.  Tôi làm chứng minh với 

quí vi ̣, làm chứng chuyển. Cái tín tâm này của tôi là 

có từ nơi thầy chỉ da ̣y. Cho nên đố i với thầy có lòng 

tin kiên định, không hoài nghi. Lời thầy dạy cho tôi, 

tôi  y  giáo  phụng  hành,  từ trong sự nỗ lực thực hiện, 

chứng nghiệm giáo giới của thầy là chân thật, không 

phải giả dố i. Chúng tôi mới có đươ ̣c sự tho ̣ du ̣ng chân 

thâ ̣t. 

Hiện  nay  có  rất  nhiều  đồ ng  tu,  nghe  kinh  đã 

nghe  rất nhiều  năm  rồ i.  Ta ̣i  sao không  thể  làm đươ ̣c 

vâ ̣y? Là bán tín bán nghi, luôn cảm thấy Phật Bồ -Tát 

quá hư vô mờ nha ̣t, vâ ̣y đâu có đáng tin đươ ̣c? Vẫn 

cứ muố n dựa vào chính mình. Cái niê ̣m này, quá đỗi 

sai lầm! Cái niê ̣m này la ̣i đem ba ̣n kéo quay về đi ̣a vi ̣ 



178 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



phàm phu. Vố n dĩ đã tiến lên mô ̣t chút, thoắt cái la ̣i bi ̣ 

kéo về rồ i. Tín tâm khó thiết lâ ̣p, tu ho ̣c Phật pháp cái 

khó nhất là tín tâm. 

 Tín tâm thiết lập chỉ có 2 loại người:  

Mô ̣t loa ̣i người là có tuệ: Nhà Phật nói thượng 

căn  lợi  trí,  thiê ̣n  căn  vô  cùng  sâu  dày,  vừa  nghe  ho ̣ 

liền tiếp nhâ ̣n, họ liền có thể tin chắ c không nghi ngờ, 

y giáo phụng hành, loa ̣i người này mô ̣t đời chắc chắn 

có thành tựu. 

Một  loại  người  khác  là  có  phước:  Người  có 

phước  sau  khi  họ  nghe  xong,  họ  cũng  không  nghi 

ngờ,  thật  thà  thành  tâm  y  giáo  phu ̣ng  hành.  Loa ̣i 

người  này  cũng  luôn  luôn  có  thành  tựu  không  thể 

nghĩ bàn. 

Còn loại người bán tín bán nghi, vừa không có 

tuệ, lại không có phước. Cũng tức là thiện căn phước 

đức đều không đầy đủ, loa ̣i người này chiếm đa số. 

 Làm thế nào bồi dưỡng thiê ̣n căn phước đức đây? 

Giảng kinh, giảng kinh  là bồ i dưỡng thiê ̣n căn 

phước đức. Nghe nhiều, nghe trong thời gian dài, dần 

dần sẽ giác ngộ ra thôi. Đă ̣c biê ̣t những cái mà ba ̣n đã 

nghe,  ba ̣n  đã  ho ̣c,  trong  đời  sống  của  chính  ba ̣n,  ở 

trong công viê ̣c, ở trong xử sự đố i nhân tiếp vâ ̣t, giao 

tiếp, hãy kiểm nghiê ̣m, hãy chứng thực thì tín tâm sẽ 

179 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

tăng trưởng. 

Nhưng mà có rất nhiều đồng tu ho ̣c Phật, hằng 

ngày cũng đo ̣c kinh, hằng ngày cũng niê ̣m Phật, hằng 

ngày  cũng  đang  nghiên  cứu  giáo  lý,  mà  không  áp 

du ̣ng  vào  trong  đời  sống,  sinh  hoạt,  làm  viê ̣c,  giao 

tiếp, đem Phật pháp hoàn toàn để qua mô ̣t bên khác, 

dường  như  không  liên  quan  gì  với  cái  này.  Vâ ̣y  thì 

Phật pháp này sẽ không đươ ̣c tí tho ̣ du ̣ng nào hết. Thế 

là sai rồ i, là thâ ̣t đáng tiếc. Không biết rằng Phật pháp 

chính là đời  sống hiê ̣n thực; Phật pháp chính là da ̣y 

chúng  ta  làm  thế  nào  làm  tố t  công  viê ̣c;  Phật  pháp 

dạy chúng ta làm thế nào viên dung, hòa mu ̣c, hơ ̣p tác 

với  tất  cả  đa ̣i  chúng.  Phật  pháp  từng  câu  từng  chữ, 

đều không hề tách rời đời sống chúng ta. Tách rời đời 

sống,  xin  thưa  với  quí  vi ̣,  không  phải  Phật  pháp. 

Chúng ta trước tiên phải đem cái khái niê ̣m này, hiểu 

cho rõ ràng, hiểu cho sáng tỏ. Nếu như ba ̣n ho ̣c Phật 

pháp,  xem  Phật  pháp  như  cái  gì  đó  rất  huyền,  rất 

diê ̣u,  không  thể  áp  du ̣ng  vào  trong  đời  sống,  là  bạn 

hoàn toàn sai rồ i. 

Phật  Bồ -Tát là thầy của chúng ta, Phật Bồ -Tát 

không phải thần linh. Sự phù hô ̣ của Phật Bồ -Tát đố i 

với chúng ta, chính là lời chỉ da ̣y từng câu từng chữ ở 

trong  kinh  điển.  Chúng  ta  làm  thế  nào  để  được  các 

Ngài  phù  hô ̣  vâ ̣y?  Là  đố i  với  lời  giáo  huấn  của  các 

Ngài, triê ̣t để hiểu rõ ràng, hiểu sáng tỏ, áp du ̣ng vào 

trong đời sống, chính là lơ ̣i ích đích thực, đây chính 



180 









PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



là Phật Bồ -Tát phù hô ̣ cho chúng ta. Cho nên ở trong 

Phật pháp, mô ̣t mảy may mê tín cũng không có. 

Hôm nay thời gian đã hết, nguyện này chúng ta 

chỉ giảng đến đây thôi. A Di Đà Phâ ̣t. 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

181 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 

(VCD 119) 

 NGUYỆN THỨ 18: Mười niệm ắt vãng sanh  

CHÁNH  KINH:  Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phương 

chúng sanh, văn ngã danh hiệu, chí tâm tín nhạo, 

sở hữu thiện căn, tâm tâm hồi hướng, nguyện sanh 

ngã quốc, nãi  chí thập niệm, nhược  bất sanh giả, 

bất  thủ  Chánh  Giác;  duy  trừ  Ngũ  Nghịch,  phỉ 

báng chánh pháp. (18.  Thập niệm tất sanh nguyện) 

 [Dịch  nghĩa:  Lúc  tôi  thành  Phật,  mười  phương 

 chúng  sanh  nghe  danh  hiệu  tôi  chí  tâm  tin  ưa,  tất 

 cả  thiện  căn  tâm  tâm  hồi  hướng  nguyện  sanh  cõi 

 tôi,  dẫu  chỉ  mười  niệm,  nếu  chẳng  được  sanh  thì 

 chẳng lấy Chánh Giác. Chỉ trừ kẻ Ngũ Nghịch, phỉ 

 báng chánh pháp]. 

Phía  trước  đã  nói  với  các  vị  nguyện  17   “Chư 

 Phật  khen  ngợi”.   Chỉ  có  chư  Phật  tán  thán,  mới  có 

thể  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  mười  phương  thế 

giới,  biết  được  có  thế  giới  Cực  Lạc,  biết  được  có  A 

Di Đà Phật, biết được có pháp môn niệm Phật ắt sanh 

Tịnh Độ thù thắng. Tất cả chư Phật vì sao tán thán A 

Di Đà Phật? Các chư Phật vì tất cả chúng sanh tuyên 

giảng Kinh Vãng Sanh. Như Thích Ca Mâu Ni Phật 

chuyên  môn  vì  chúng  ta  giới  thiệu  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, Ngài giảng ra ba bộ kinh: “Kinh Vô 



182 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Lượng  Thọ”,  “Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật”, 

“Kinh A Di Đà”, chúng ta gọi  là Tịnh Độ  Ba Kinh. 

Do đây có thể biết, ba bộ kinh này là mười phương ba 

đời, tất cả chư Phật xuất hiện ở thế gian, nhất định sẽ 

tuyên  giảng.  Vì  sao  vậy?  Phía  trước  nguyện  thứ  17 

nói với chúng ta, nếu như có một vị Phật, xuất hiện ở 

thế  gian  không  giảng  ba  bộ  kinh  này  thì  Pháp  Tạng 

thề  không  thành  Phật.  Hiện  nay  Pháp  Tạng  thành 

Phật đã được mười kiếp rồi, do đây có thể biết, không 

có một vị Phật nào mà không giảng ba bộ kinh này. 

Phật  nói  tất  cả  kinh,  không  phải  Phật  chính 

mình tự mình nói, cũng không phải Phật muốn giảng, 

Phật nói kinh đều là “Ứng cơ nói pháp”, như Thế Tôn 

ở trên “Kinh Lăng Nghiêm” đã nói  “Tùy chúng sanh 

 tâm, ứng sở  tri  lượng”36, cho nên tùy loại  hóa thân, 

ứng cơ nói pháp. Thế nhưng ba bộ kinh này không có 

tình riêng (Tùy theo tâm chúng sanh mà ứng hiện phù 

hợp  với  khả  năng  nhận  biết  của  họ),  Phật  cũng  nói. 

Đạo  lý  gì  vậy?  Tất  cả  chúng  sanh,  không  luận  là 

thượng căn, trung căn, hạ căn, Bồ Tát cũng tốt, Thanh 

Văn cũng tốt, chúng sanh sáu cõi cũng tốt, cho dù là 

chúng sanh A Tỳ Địa Ngục, đều là bình đẳng khế cơ 

với  pháp  môn  này.  Đây  là  chỗ  không  thể  nghĩ  bàn. 

Pháp  môn  này  là  pháp  bình  đẳng,  tất  cả  chúng  sanh 

tuy là căn tánh không giống nhau, thế nhưng y theo 

pháp môn này thì bình đẳng được độ, cho nên pháp 

môn này là thù thắng không gì bằng. 

183 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Người  xưa đã  từng  nói  với  chúng  ta,  trong  đó 

có  mấy  câu,  có  mấy  việc  rất  là  quan  trọng:   “Tất  cả 

 chư Phật, không có vị Phật nào mà không niệm A Di 

 Đà  Phật” .  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ở  trong  tiểu  bổn 

kinh  A  Di  Đà    nói  với  chúng  ta,  Ngài  là  niệm  Phật 

thành Phật. Chúng ta đọc “Kinh A Di Đà” đều là lơ là 

đi  sự  việc  này,  nếu  không  có  Đại  sư  Ngẫu  Ích,  ở 

trong “Yếu Giải” vì chúng ta chỉ ra thì chúng ta đọc 

“Kinh A Di Đà” có đọc cả đời cũng không thể phát 

hiện ra được Thích Ca Mâu Ni Phật là niệm “A Di Đà 

Phật” mà thành Phật. 

Thích Ca Mâu Ni Phật như vậy, tất cả chư Phật 

khác nghĩ ra cũng là như vậy. Cái nghĩ ra này, không 

sai,  quả  nhiên  như  vậy,  chính  là  chư  Phật  đều  niệm 

“A Di Đà Phật”. Điều này chúng ta rất khó tin tưởng! 

Nếu như từ trên lý mà nói, còn có thể nói được 

thông, vì  A  Di  Đà  Phật  là  ý nghĩa  gì?  Bốn  chữ  này 

hoàn  toàn  là  tiếng  Phạn,  dịch  thành  ý  Trung  văn  là 

“Vô Lượng Giác”, cho nên nếu từ nơi ý này mà nói, 

vậy thì quyết định không có vấn đề. Các vị nghĩ xem, 

có vị Phật nào không phải là Vô Lượng Giác? Do đây 

có  thể  biết  “Vô  lượng  giác”  là  tên  chung  của  tất  cả 

chư  Phật  Như  Lai.  Thế  giới  Tây  Phương,  Bồ  Tát 

Pháp  Tạng  thành  Phật,  ngài  đã  dùng  cái  danh  hiệu 

này, cho nên trong cái danh hiệu này có lý có sự, lý 

như vậy. 

Sự  cũng  không  ngoại  lệ:  Đây  là  pháp  môn 



184 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



không thể nghĩ bàn, còn có một sự việc mà chúng ta 

cần phải nên biết, đó là tất cả chư Phật đều hộ niệm 

người  niệm  danh  hiệu  A  Di  Đà  Phật.  Sự  việc  này 

chúng  ta  làm  sao  có  thể  biết  được?  Trong  tiểu  bổn 

“Kinh Di Đà”, ngay trong sáu phương Phật tán thán, 

chúng  ta  thấy  được,  không  luận  ở  một  thế  giới  nào, 

một loại chúng sanh nào, chỉ cần niệm A Di Đà Phật, 

liền được tất cả chư Phật hộ niệm. Các vị nghĩ lại xem, 

cái  công  đức  này  đến  bao  lớn?  Bạn  niệm  các  danh 

hiệu Phật Bồ Tát khác, hoặc giả bạn niệm tất cả thần 

chú, bạn đọc tất cả kinh điển, có thể đạt được một vị 

Phật,  hai  Phật,  ba  bốn  năm  Phật  hộ  niệm  bạn,  nhất 

định không thể nào được tất cả chư Phật hộ niệm, đây 

là việc không thể nào, chỉ riêng niệm danh hiệu của A 

Di Đà Phật, có thể được tất cả chư Phật hộ niệm. 

Những lý cùng sự này, chúng ta đều phải biết. 

Sau khi biết rồi, bạn thọ trì bộ kinh này, tu học pháp 

môn này, tín tâm mới chân thật kiên định, không luận 

sức mạnh nào mê hoặc bạn, uy hiếp bạn, bạn đều sẽ 

không dao động, bạn cũng sẽ không khiếp sợ. Vì sao 

vậy, có chư Phật hộ niệm. Có chư Phật hộ niệm, bạn 

liền  sẽ  liên  tưởng  đến  vô  lượng  Bồ  Tát,  vô  lượng 

thiên thần, chắc chắn hộ trì bạn, đây đều là sự thật. 

Tiếp  theo  hôm  nay  nói  nguyện  thứ  18   “Mười 

 niệm ắt  sanh” . Đoạn kinh văn này, lão  cư  sĩ Hoàng 

Niệm Tổ chú giải được rất rõ ràng. Vừa mở đầu ông 

liền nêu lên: Vào thời xưa các đại đức đối với tất cả 

185 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

kinh  giáo  tương  đối  thù  thắng, sự việc  này  là  ở  vào 

thời đại Tùy Đường, vào lúc đó là thời đại hoàng kim 

của Phật giáo chúng ta, từ Nhật Bản, Hàn Quốc, Nam 

Phương hiện tại là Việt Nam, đến nơi đó để du học. 

Những người xuất gia đó rất nhiều, họ đích thực cũng 

có được thành tựu rất thù thắng, nhà Phật thường gọi 

là  “Cao  tăng  đại  đức”,  họ  đã  từng  làm  qua  một  so 

sánh  tất  cả  kinh  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ngay  trong 

một đời nói ra, hiện tại chúng ta đem nó hội tập lại, 

chỉnh  lý  phân  loại  liền  trở  thành  “Đại  Tạng  Kinh”, 

“Đại Tạng Kinh” là tất cả kinh mà Thế Tôn đã nói ra 

49  năm.  Thế  Tôn  đã  nói  có  phải  là  nhiều  đến  như 

vậy?  Xin  nói  với  các  vị  nhất  định  không  phải  vậy, 

ngày  nay  chúng  ta  bảo  tồn  lại  một  bộ  “Đại  Tạng 

Kinh” có thể mới chỉ là mấy phần mà năm xưa Thế 

Tôn  đã  nói  mà  thôi,  bởi  vì  thời  xưa  giao  thông  rất 

không  thuận  tiện.  Hơn  nữa  vào  thời  xưa  kinh  điển 

tiếng Phạn viết ở trên lá Câu Bối Đa La, tôi nghĩ các 

vị  có  rất  nhiều  người  đã  thấy  qua,  gọi  là  Bối  Diệp 

Kinh,  họ  đem  lá  của  cây  Bối  Đa  La  cắt  thành  từng 

miếng  dài,  hai  bên  đóng  lô,  dùng  dây  buộc  nó  lại, 

thông  thường  một  mặt  là  bốn  hàng,  hoặc  giả  là  sáu 

hàng. Bạn liền biết được bộ kinh đó thì số là số lượng 

rất nhiều, lại từ Ấn Độ vận chuyển đến Trung Quốc, 

độ khó này các vị có thể nghĩ mà biết, dùng sức ngựa, 

dùng sức người để kéo. Cho nên cao tăng Ấn Độ đến 

Trung Quốc, hoặc người xuất gia chúng ta đến Ấn Độ 

du học, đều ở nơi đó rất thận trọng, rất tỉ mỉ mà chọn 

lựa, chọn lấy kinh điển quan trọng, chọn lấy khai thị 



186 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



trọng  yếu  của  Phật,  chọn  lấy  thích  hợp  với  nhu  cầu 

của  xã  hội  chúng  ta,  còn  như  không  phải  rất  quan 

trọng, thứ yếu, không phải nhu cầu xã hội của chúng 

ta cần đến, thì đều không chọn lấy, không thể mang 

nổi. Thế là chúng ta mới biết được, ngày nay một bộ 

“Đại Tạng Kinh” này của chúng ta, chỉ là một phần ít 

mà  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  trong  49  năm  mà 

thôi,  ở  ngay  trong  tưởng  tượng  của  chúng  ta  nhất 

định  không  đến  phân  nửa.  Thế  nhưng  rất  nhiều  đợt 

mang  đến  Trung  Quốc,  nên  số  lượng  tương  đối  khả 

quan. Sau khi mang đến, còn phải đem nó dịch thành 

Hoa văn, nên trong khi phiên dịch từ những kinh điển 

mang  đến,  lại  thêm  một  lần  chọn  lựa  nữa.  Cho  nên 

kinh  điển  mang đến Trung Quốc, đương nhiên phần 

nhiều là phiên dịch ra, tuy nhiên nếu không phải rất 

quan trọng, rất cần thiết, thì không phiên dịch ra, lưu 

lại  đến  ngày  nay.  Chúng  ta  có  thể  xem  thấy  những 

kinh luận này, mà nguyên bản của tiếng Phạn đã thất 

truyền  ở  thế  gian  này,  không  còn  tìm  ra  được  nữa, 

hiện  tại  lưu  lại  thế  gian  này  chúng  ta,  có  thể  nói  là 

phong phú nhất là kinh điển của Hoa văn, kinh điển 

của tạng văn, rất phong phú. Kinh luận Tiểu thừa là 

Nam truyền kinh điển của văn Pa-Li, đây là hiện tồn 

tại ở thế gian Phật pháp có ba hệ phái lớn. 

Đại  đức  cổ  đại  đem  những  kinh  luận  này  làm 

một cuộc so sánh xem bộ kinh luận nào là quan trọng 

nhất?  Thế  là  những  đại  đức  này  gần  như  đều  công 

nhận “Hoa Nghiêm” là nhất. Cho nên mọi người gọi 

187 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

“Hoa  Nghiêm”  gọi  là  pháp  luân  căn  bản.  Ngày  nay 

chúng ta dùng danh từ hiện đại để nói “Hoa Nghiêm” 

chính  là  Phật  pháp  khái  luận.  Chân  thật  “Hoa 

Nghiêm” là Phật pháp khái luận, đối với cả thảy Phật 

pháp  nói  được  rất  viên  mãn,  không  luận  là  ở  nơi  lý 

luận,  phương  pháp,  học  tập,  đều  là  tối  thượng  thừa, 

có thể nói là tối viên mãn, không có kém khuyết. Cổ 

đức nói được rất hay các kinh luận khác đều là một 

bộ phận nào đó của “Hoa Nghiêm” nói được đặc biệt 

tường tận, mà không phải chính xác, chính xác đích 

thực là Kinh Hoa Nghiêm. 

Sau  đó  cổ  đức  lại  đem  “Hoa  Nghiêm”  cùng 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  làm  một  sự  so  sánh,  cổ  đức 

nói  “Kinh Vô Lượng Thọ” tối chân thật. Vì sao vậy? 

“Hoa Nghiêm” khi đến tổng kết sau cùng, Bồ Tát Phổ 

Hiền Mười đại nguyện vương cầu sanh Cực Lạc lúc 

đó  “Hoa  Nghiêm”  mới  được  viên  mãn  chân  thật. 

Ngay  đến  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  đều  phát  nguyện  cầu 

sanh thế giới Cực Lạc, các vị thử nghĩ lại xem, đây là 

cái  ý  gì  vậy?  Rõ  ràng  nói  với  chúng  ta,  không  cầu 

sanh  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  tu  học  của  bạn 

không thể đạt đến viên mãn. Đạo lý trong đây rõ ràng 

tường  tận.  Chúng  ta  phía  trước  trong  lúc  giảng  giải 

đều đã từng giảng giải qua với các vị. 

Thế nhưng “Kinh Vô Lượng Thọ” kinh văn rất 

dài, trong kinh văn dài đến như vậy, bộ phận nào là 

chỗ tinh túy nhất của Kinh Vô Lượng Thọ? Chúng ta 



188 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



lấy  cuốn  hội  tập  của  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  để  xem: 

Ông đem bộ kinh này phân thành 48 phẩm, vậy phẩm 

nào là quan trọng nhất? Đây cũng là người xưa nói, 

quan trọng nhất là Phẩm thứ sáu. Phẩm thứ 6 chính là 

48 nguyện, nói được không sai. Chúng ta tỉ mỉ xem 

qua toàn kinh, toàn kinh mỗi câu mỗi chữ đều là xiển 

dương  48  nguyện,  giải  thích  48  nguyện,  48  nói  rõ 

tường tận mà thôi. Trong 48 nguyện này có 48 điều 

thì nguyện  nào  là  quan  trọng  nhất?  Chỗ  này  đại  đức 

xưa nói, nguyện thứ 18 là quan trọng nhất, quan trọng 

ở  chỗ  nào?  “Mười  niệm  ắt  sanh”!  Cái  nguyện  này 

chúng  ta  tổng  kết  đến  niệm  Phật,  chính  là  trong 

nguyện văn nói  “Nãi chí thập niệm, nhược bất sanh 

 giả,  bất  thủ  chánh  giác” [Dẫu  chỉ  mười  niệm,  nếu 

chẳng được sanh thì chẳng lấy Chánh Giác]. 

Người  xưa  ở  trong  cái  nguyện  này,  xem  thấy 

được  12  chữ  này.  Vãng  sanh  thế  giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc,  các  vị  phải  nên  biết,  thì  các  vị  đã  đi  làm 

Phật  rồi.  Làm  Phật  thật  khó,  chúng  ta  ở  trong  kinh 

luận  đại  thừa  (kinh  tiểu  thừa  thì  không  nói),  ngay 

trong kinh luận đại thừa, Phật thường nói  “Phàm phu 

 tu hành thành Phật phải vô lượng kiếp” . Không phải 

ba đại A Tăng Kỳ kiếp, mà là vô lượng kiếp. Còn ba 

đại A Tăng Kỳ kiếp là bạn đã chứng được Viên Giáo 

Sơ Trụ Bồ Tát bắt đầu tính từ ngày đó, trước khi bạn 

chưa chứng được  Viên Sơ Trụ thì  thời gian  tu hành 

đó  không  tính,  chỉ  tính  từ  ngày  chứng  được  Viên 

Giáo Sơ Trụ thì để tu thành Phật quả viên mãn, cần 

189 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

phải  ba đại  A Tăng Kỳ kiếp. Việc này chính là như 

vậy, không bao gồm tu hành hiện tiền của chúng ta. 

Nếu như bao gồm phương pháp tu hành hiện tại này 

chúng ta, vậy thì mỗi người đều sớm thành Phật hết 

rồi. Vì sao vậy? Trong đời quá khứ của chúng ta, đời 

đời kiếp kiếp đều đã tu hành, quyết định không chỉ ba 

đại A Tăng Kỳ kiếp. 

Trong phần phía sau của Kinh Vô  Lượng Thọ 

có nói, các vị xem qua cái đoạn đó, vương tử A Xà 

thế cùng 500 trưởng giả tử, Phật nói những người đó 

họ đã từng cúng dường qua 400 ức Phật. 400 ức Phật 

cần phải trải qua bao nhiêu thời gian? Không chỉ ba 

đại A Tăng Kỳ kiếp, vì ngay trong ba đại A Tăng Kỳ 

kiếp làm gì mà có nhiều Phật đến như vậy, (cho nên 

nếu chỉ mất ba đại A tăng kỳ kiếp thì họ) sớm đã vượt 

qua  rồi.  Vậy  thì  tại  vì  sao  những  người  này  họ  vẫn 

chưa  thành  Phật?  Nói  một  lời  thành  thật,  ngay  đến 

quả vị của Tu Đà Hoàn cũng chưa thể chứng được. 

Cũng giống như hiện tại chúng ta đi học trong 

trường  vậy,  mỗi  năm  đi  học,  thi  cử  đều  không  đủ 

điểm,  mỗi  năm đều ở lại lớp, chúng ta chính là loại 

học  sinh  này.  Vô  lượng  kiếp  đến  nay,  đời  đời  kiếp 

kiếp tu hành đều không đạt chuẩn, bạn nói xem có bi 

ai không? Nếu như có một lần đạt chuẩn, thì chúng ta 

không đến nỗi thành ra như thế này. Duyên ngay đời 

này của chúng ta không đến nỗi tệ, rất thù thắng, gặp 

được  pháp  môn  thù  thắng  như  thế  này,  công  phu  tu 



190 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



hành  của  chúng  ta  ngay  trong  đời  này  có  đạt  chuẩn 

được hay không? Vẫn là không đáng tin. Tại vì  sao 

không  đáng  tin?  Hưởng  thụ  danh  vọng  lợi  dưỡng, 

năm dục sáu trần không chịu buông xả, tình chấp phải 

quấy nhân ngã oan oan tương báo không chịu buông 

xả. Chỉ cần có một việc không buông xả, thì có phiền 

phức,  huống  hồ  việc  không  thể  buông  xả  thì  quá 

nhiều.  Vậy  ngay  đời  này  còn  có  thể  hy  vọng  hay 

không? Nghĩ lại cũng không khác gì với đời quá khứ, 

ngay  đời  này  lại  luống  qua,  quả  thật  luống  qua,  đời 

sau đi đến nơi nào? Đời sau còn có được thân người 

rất khó, rất không dễ dàng. Đời sau muốn được thân 

người vậy thì bạn phải chính mình cố gắng mà phản 

tỉnh xem năm giới bạn có giữ được hay không? Mười 

thiện của bạn tu được như thế nào? Tôi thường nói 5 

giới 10 thiện, nếu bạn chân thật có thể đạt đến 80%, 

đời sau có thể được thân người, còn nếu như không 

đạt đến được cái tiêu chuẩn này, thì khó có được thân 

người. Nếu như khởi tâm động niệm, lời nói việc làm 

của  chúng  ta,  nếu  là  tương  ưng  với  mười  ác  thì  đời 

sau sẽ đi đến ba đường ác. 

Gần đây tôi để đồng tu chúng ta ở nơi đây học 

tập  giảng  kinh,  đem   “Phát  Khởi  Bồ  Tát  Thù  Thắng 

 Chí  Nhạo  Kinh”   giảng  lại  một  lần  nữa.  Mục  đích 

giảng lại này xuất phát do đâu? Các vị tỉ mỉ mà đọc 

qua, tỉ mỉ mà lắng nghe, nếu như tâm hạnh của chúng 

ta  phạm  phải  lỗi  lầm,  nếu  giống  như  trong  kinh  đã 

nói,  ắt  đọa  địa  ngục.  Đây  là  thật  không  phải  là  giả! 

191 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Hay nói cách khác hiện tại bày ra trước mắt chúng ta 

hai  con  đường:  Nếu  như  không  vãng  sanh  đến  thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, thì bạn phải biết ắt đọa địa 

ngục. Tôi nói với bạn đây là lời thành thật. Nếu như 

bạn là sợ khổ địa ngục, thì bạn một lòng niệm Phật. 

Pháp sư Oánh Kha triều nhà Tống, chính là tấm 

gương tốt nhất, ông xuất gia phá giới, phiền não tập 

khí  rất  nặng,  một  số  qui  củ  trong  tự  viện  ông  đều 

không làm được. Qui củ lúc trước nghiêm khắc, hiện 

tại  chúng  ta  cùng  ở  chung  với  nhau,  qui  củ  đã  nới 

rộng  rất  nhiều  rồi,  chưa  cần  nói  đến  việc  bạn  phạm 

lỗi  lầm,  chỉ  nói  riêng  về  quy  củ,  dù  bạn  giữ  qui  củ 

cũng  chưa  chắc  có  thể  được  quả  báo  trời  người.  Vì 

sao vậy? Qui củ của chúng ta phóng khoáng rồi, tiêu 

chuẩn  lúc  trước  cao,  hiện  tại  tiêu  chuẩn  chúng  ta 

giáng  thấp  quá  nhiều  rồi.  Cho  nên  chính  mình  luôn 

phải  cảnh  giác,  luôn  phải  tường  tận,  phải  cảnh  giác 

chính mình, nhất là đối với Phật pháp. 

Trong kinh này nói, hai câu sau cùng  “Duy trừ 

 ngũ nghịch, phỉ báng chánh pháp” . 

 Chúng ta có lỗi phỉ báng chánh pháp hay không? 

Tỉ  mỉ  tư  duy,  đa  số  người  đều  phạm.  Thí  dụ 

một  người  tu  trì  rất  tốt,  mọi  người  đều  tán  thán  là 

người rất  tuyệt  vời,  bất  tri  bất  giác  vẫn  là  hủy  báng 

Tam  Bảo,  báng  Phật,  báng  Pháp,  báng  Tăng,  chính 

mình làm mà không biết. Trong Bồ Tát Giới Kinh có 



192 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



một  điều  “Tự  tán  hủy  tha”,  không  hề  biết  được  tự 

khen  mình  chê  người  chính  là  hủy  báng  Tam  Bảo. 

Chúng  ta  thường  hay  thấy  được,  thường  hay  nghe 

được,  thậm  chí  chính  mình  cũng  thường  phạm  mà 

không biết. 

Chúng  ta  học  Tịnh  Độ,  hủy  báng  người  tham 

Thiền, hủy báng người ta học Giáo, hủy báng người 

ta học Mật, bạn có nghĩ đến hay không? Những kinh 

luận này, pháp môn đó có phải Phật nói hay không? 

Nếu  như  đó  là  Phật  nói,  chẳng  phải  bạn  đang  hủy 

báng Phật hay sao? Những kinh luận này bạn lại xem 

thường, khinh khi nó, là bạn đang báng pháp; Từ xưa 

đến nay, nương vào pháp môn nào đó tu học khai ngộ 

chứng quả không phải không có, chẳng phải đã báng 

tăng sao? 

Có mấy người có thể giống Thiện Tài Đồng Tử 

cùng  53  thiện  tri  thức,  như  phía  sau  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”,  người  ta  tu  hành  thái  độ  như  thế  nào? 

Chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  không  có  người  nào  là 

không “Tự khiêm mà tôn người”. Chính mình khiêm 

tốn, ta trí tuệ đủ, phước đức không đủ, chọn học cái 

pháp  môn  này,  phước  huệ  của  người  khác  đều  cao 

hơn ta, họ tu học các pháp môn khác, tất cả đều là tán 

thán đối  với giảng khác, khiêm tốn đối  với sự tu sự 

học của chính mình. Không luận họ tu học pháp môn 

nào, đều là thái độ như vậy. Biểu thị một lần, hai lần, 

sợ chúng ta không có ấn tượng, nên phải 53 vị thiện 

193 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

tri thức đã biểu thị cho chúng ta 53 lần, tăng thêm ấn 

tượng  của  chúng  ta.  Chỉ  cần  là  kinh  pháp  của  Phật 

nói,  không  luận  pháp  môn  nào,  chúng  ta  xem  thấy 

cung  kính  tán  thán,  quyết  không  dám  xem  thường. 

Họ  học  pháp  môn  đó,  chúng  ta  không  có  trí  tuệ, 

chúng ta không có sức định, cảnh giới của họ chúng 

ta không thể nào biết được. Không thể nói “Tôi thấy 

bạn  không  được,  hay  là  bạn  nên  đến  niệm  Phật  đi”. 

Loại lời nói này, chỉ có Phật Bồ Tát người tái sanh, 

họ quán cơ, họ dám nói, phàm phu chúng ta làm sao 

dám nói? Nói không chừng người đó là Phật Bồ Tát 

tái sanh, nói không chừng họ vô lượng kiếp thiện căn 

phước đức nhân duyên chín muồi, quyết định không 

nên xem thường bất cứ một người tu hành nào, 53 vị 

đã cho chúng ta một khải thị rất lớn. 

Trong   “Di  Lặc  Bồ  Tát  Sở  Vấn  Kinh”   đã  nói, 

(“Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh” cũng 

gọi là “Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn Kinh”), nói với chúng 

ta “Hủy báng Tam Bảo, đây là tội nghiệp cực trọng”, 

trong nguyện văn này nói không thể vãng sanh, niệm 

Phật cũng không thể vãng sanh. 

Chúng ta tỉ mỉ đọc “Tịnh Độ Thánh Hiền Lục”, 

tỉ mỉ đọc “Vãng Sanh Truyện” xem thấy những người 

vãng  sanh  đó,  có  người  vãng  sanh  nào  đã  từng  hủy 

báng  Tam  Bảo?  Chắc  chắn  không  thể  tìm  được. 

Chúng ta phải  ghi nhớ, không nên phạm cái  lỗi  lầm 

này.  Loại  lỗi  lầm  này  rất  dễ  dàng  phạm,  luôn  cảm 



194 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



thấy  chính  mình  tu  hành  pháp  môn  này  hay,  người 

khác không bằng như  mình,  mà không hề biết được 

 “Pháp môn bình đẳng, không có cao thấp” . Kinh Đại 

Thừa  chúng  ta  cũng  đã  từng  đọc  qua  mấy  bộ,  ngay 

trong Phật pháp mỗi môn đều là đệ nhất, không có đệ 

nhị. Đại đức xưa chọn cho chúng ta đệ nhất, chọn đến 

chọn  lui  là  từ  nơi  căn  tánh  của  chúng  ta  mà  nói, 

không phải pháp môn, pháp môn làm gì có chọn lựa? 

Căn tánh của chúng ta thích hợp với pháp môn nào, 

mỗi môn đều chứng vô thượng đạo. Cổ đức dụng tâm 

như vậy để làm một so sánh, thực tế mà nói cũng là 

tăng thượng duyên đối với chúng ta, tăng thêm lòng 

tin của chúng ta, thêm lớn tín niệm của chúng ta. 

Nhưng cổ đức nói không phải không có đạo lý. 

“Kinh Hoa Nghiêm” sau cùng đích thực là “Mười đại 

nguyện vương cầu sanh Cực Lạc”. Thế là “Kinh Vô 

Lượng Thọ” cùng “Kinh Hoa Nghiêm” làm một cuộc 

so  sánh:  “Hoa  Nghiêm”  là  tinh  hoa  của  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ”. Người xưa nói  “Kinh Vô  Lượng Thọ” 

chính là trung bổn của “Hoa Nghiêm”. Cách nói này 

có đạo lý, “Vô lượng thọ” cùng “Hoa Nghiêm” không 

hề  khác  biệt.  Vậy  thì  tiểu  bổn  của  Hoa  Nghiêm  là 

“Kinh A Di Đà”, vậy đương nhiên chính là tiểu bổn 

của  “Hoa  Nghiêm”,  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  là  trung 

bổn  của  “Hoa  Nghiêm”.  80  quyển  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  chính là  đại  bổn  của  “Kinh A  Di  Đà”,  đại 

bổn của “Kinh Vô Lượng Thọ”. Người xưa đem 3 bộ 

kinh này xem thành một bộ, đại bổn, trung bổn, tiểu 

195 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

bổn, 3  bộ  này  chỉ  là  một  bộ.  Cho nên  chúng ta  biết 

được,  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  là  nói  rõ  cho  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ” mà thôi, nói được rất tường tận. Cũng có 

thể nói Kinh Hoa Nghiêm là chú giải tỉ mỉ cho Kinh 

Vô Lượng Thọ. Cái quan hệ này chúng ta phải hiểu 

cho thấu đáo. 

Trong  48  nguyện  thì  cái  nguyện  18  này  là  rất 

chân thật, cho nên cái nguyện này là chân thật ngay 

trong chân thật, chúng ta phải ghi nhớ. Bây giờ chúng 

ta cùng nhau giải thích kinh văn: 

Thứ nhất: “Ngã tác Phật thời” [Lúc tôi thành Phật] 

Chữ “Ngã” này là Bồ Tát Pháp Tạng tự xưng. 

Thứ hai: “Mười phương chúng sanh, văn ngã danh 

hiệu” [Mười phương chúng sanh nghe danh hiệu tôi]   

 Một là “Mười phương chúng sanh”. 

Mười phương vô lượng vô biên thế giới. Trong 

thế giới này bao gồm tất cả chúng sanh, chúng ta nói 

mười pháp giới, không chỉ bao gồm mười pháp giới, 

các  vị  thử  nghĩ  xem,  còn  bao  gồm  Báo  độ  của  chư 

Phật và pháp giới Nhất chân. Làm sao biết được? Văn 

Thù, Phổ Hiền ở thế giới Hoa Tạng, khuyên bảo 41 vị 

Pháp Thân Đại Sĩ niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, chẳng 

phải  là  đem  thế  giới  Hoa  Tạng  xếp  ở  trong  đó  hay 

sao?  Vậy  “Mười  phương  chúng  sanh”  chân  thật  là 



196 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



bao gồm hết tất cả. Ngày nay chúng ta gọi là thế gian, 

Mười pháp giới cùng Nhất chân pháp giới, thảy đều 

bao gồm ở trong đó. 

 Hai là “Văn ngã danh hiệu” [Nghe danh hiệu tôi].   

Những chúng sanh này   “Văn ngã danh hiệu”.   

“Văn” là một duyên phận. Cái duyên phận này cùng 

với nguyện “Chư Phật khen ngợi” phía trước có quan 

hệ mật thiết. Nếu như không có người giới thiệu thì 

bạn  làm  sao  biết?  Người  giới  thiệu  cho  chúng  ta  là 

đại  ân  đại  đức,  chúng  ta  được  lợi  ích  thù  thắng  của 

Phật pháp, quên đi người giới thiệu. 

Ai  là  người  giới  thiệu  đệ  nhất?  Mười  phương 

tất cả chư Phật Như Lai. Thích Ca Mâu Ni Phật ở thế 

giới này của chúng ta, vì chúng ta tuyên giảng Tịnh 

Độ  ba  kinh,  chúng  ta  mới  biết  được  pháp  môn  này, 

mới  biết  được  danh  hiệu  của  A  Di  Đà  Phật,  đây  là 

người giới thiệu đệ nhất. 

Sau khi Phật diệt độ, các đệ tử của Phật kiết tập 

kinh  tạng,  mục  đích  là  hy  vọng  giáo  huấn  của  Phật 

Đà  thường  trụ  ở  thế  gian,  đời  đời  nối  nhau,  đây  là 

người  giới  thiệu  đệ  nhị.  Chúng  ta  phải  cảm  kích  A 

Nan Tôn giả, Ca Diếp Tôn giả, cảm tạ những đại đệ 

tử mà năm xưa Phật đà còn ở đời vì chúng ta kết tập 

kinh tạng. 

Kinh  điển  đời  đời  truyền  nhau,  các  tổ  sư  đại 

197 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

đức đời đời truyền giáo, đều có ân đức đối với chúng 

ta. Khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, những đại 

đức dịch kinh, sau khi dịch thành Hoa văn. Việc này 

cũng đã 2000 năm rồi, ngay trong 2000 năm này, tổ 

sư đại đức đời đời nối nhau, truyền đến chúng ta hiện 

tại, chúng ta mới có cơ hội nghe được. Những tổ sư 

đại  đức  truyền  pháp  này,  chúng  ta  làm  sao  có  thể 

vong ân phụ nghĩa chứ. 

Trong “Kinh Bát Nhã” Phật dạy chúng ta “Tri ân 

báo ân”, chúng ta làm thế nào báo ân Phật? Làm thế nào 

báo  ân  những  tổ  sư  đại  đức  này?  Chỉ  có  một  phương 

pháp,  y  giáo  tu  hành,  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Vãng  sanh 

Tịnh  Độ  là  bổn  nguyện  của  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai, 

cũng chính là hy vọng đối với chúng ta sớm một ngày 

vãng  sanh, sớm  một ngày làm Phật. Sau khi làm Phật 

rộng độ chúng sanh, đây là bổn nguyện của tất cả chư 

Phật đều ở “Văn ngã danh hiệu” trên cái duyên này. 

“Văn”  chúng  ta  nếu  như  chân  thật  hiểu  được 

cái  chữ  này.  Ngày  nay  chúng  ta  nghe  được,  quyết 

định có nghĩa vụ phải đem kinh pháp này giới thiệu 

cho  người  khác,  thúc  đẩy  người  khác.  Ta  nghe  rồi, 

cũng hy vọng người khác cũng có thể nghe được. Thế 

nhưng nghe danh hiệu này chỉ có thể nói trồng được 

thiện căn mà thôi; Thiện căn trồng xuống rồi còn phải 

giúp nó lớn lên; Đã lớn lên rồi, vĩnh viễn  không thể 

gián đoạn, vậy mới gọi là báo ân Phật. Cho nên chữ 

“Văn” thì quá quan trọng, quá thiết yếu, nhân duyên 



198 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



thù thắng không gì bằng. Sau khi nghe rồi, ngay trong 

một đời này có thể thành tựu hay không quyết định ở 

bốn câu sau: 

Thứ ba: “Chí tâm tín nhạo, sở hữu thiện căn, tâm 

tâm hồi hướng, nguyện sanh ngã quốc” - [Chí tâm 

tin  ưa,  tất  cả  thiện  căn  tâm  tâm  hồi  hướng  nguyện 

sanh cõi tôi] 

Chữ  “Ngã”  này chính là A Di Đà Phật tự xưng. 

Chúng  ta  có  thể  thành  tựu  hay  không  quan  hệ  ở  ba 

câu 12 chữ phía trước:  

 Điều thứ nhất chính là “Chí tâm” . 

Phải “Chí tâm tín nhạo”. Chí tâm chính là tâm 

chí thành, chân thành đến tột điểm. Ngày nay chúng 

ta  tuy  là  nói  tín,  tin  Phật  rồi,  cũng  quy  y,  cũng  thọ 

giới, thậm chí cũng xuất gia, cũng lên tòa giảng kinh, 

nhưng  có  tin  hay  không?  Không  thể  nói  bạn  không 

tin!  Thế  nhưng  bạn  cũng  chưa  chắc  đã  thật  tin,  cho 

nên “Tín” cũng phân ra rất nhiều  đẳng cấp,  mức độ 

tín  tâm  không  đủ,  không  khởi  tác  dụng.  Người  xưa 

thường  nói  loại  đạo  tâm  này  của  chúng  ta  là   “Đạo 

 tâm  sương  sớm”.   Giống  như  lục  bình  trên  sông,  tin 

không  có  gốc,  theo  sóng  trôi  đi.  Đây  là  thật  không 

phải là giả, thậm chí đến tu hành, cả đời tu hành, đến 

già 70-80 tuổi rồi, cái tâm đó vẫn là bị cảnh giới xoay 

chuyển, vẫn là bị ngoại cảnh dao động. Vậy họ là có 

cái tín tâm gì? Tín tâm như vậy không hữu dụng, tín 

199 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

tâm  như  vậy  niệm  Phật  không  thể  vãng  sanh.  Việc 

này trước đây Lý lão sư thường hay nói  “Niệm Phật 

 đường niệm Phật  của chúng ta, ngay trong một vạn 

 người, chân thật vãng sanh chỉ có 2-3 người” . Không 

thể  so  sánh!  Tại  vì  sao  không  thể  vãng  sanh?  Bạn 

không có “Chí tâm tín nhạo”. 

Do đây có thể biết “Chí tâm” là trong tâm ngoài 

A Di Đà Phật ra, nhất định không có tạp niệm, ngoài 

việc  cầu  sanh  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  quyết 

định không có cách nghĩ thứ hai, người như vậy ngay 

trong đời này nhất định được vãng sanh. 

Trên kinh văn nói “Chí tâm”,  Đại Thế Chí Bồ 

Tát niệm Phật Viên Thông Chương trong “Kinh Lăng 

Nghiêm”  dạy  chúng  ta  phương  pháp  tu  học  “Tịnh 

niệm  tương  tục”:  Chữ  “tịnh”  đó  chính  là  “chí  tâm”. 

Tiêu chuẩn của “tịnh” là gì? Bồ Tát Giác Minh Diệu 

Hạnh nói rất hay trong “Tây Phương Xác Chỉ”, đó là 

 “Không  hoài  nghi,  không  xen  tạp” .  Đây  mới  gọi  là 

tịnh  niệm.  Nếu  trong  tâm  chúng  ta,  còn  có  một  số 

vướng bận lo lắng, không chịu buông bỏ, thường hay 

nghĩ đến nhớ đến, thì tâm của bạn không thanh tịnh, 

không thanh tịnh thì không phải “Chí tâm”. 

Cho  nên  chúng  ta  xem  thấy  trong  những  kinh 

luận đại thừa đã nói, liền biết được mức độ tiêu chuẩn 

của người ta ở chỗ nào. 


****** 

 

200 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



(VCD 120) 

 Một là “Chí tâm tín nhạo”  - [Chí tâm tin ưa].   

Trong kinh văn “Ba bậc vãng sanh” ở phía sau 

của  bổn  kinh,  Phật  nêu  ra  muốn  vãng  sanh  thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc,  điều  kiện  quan  trọng  nhất  có 

hai  câu  nói   “Phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên 

 niệm” .  “Chí  tâm  tín  nhạo”  ở  chỗ  này  chính  là  phát 

tâm Bồ Đề. Bạn xem thấy thượng phẩm vãng sanh là 

điệu kiện này, trung phẩm cũng là như vậy, hạ phẩm 

vẫn là như vậy. Thậm chí tu học các pháp môn khác, 

phát nguyện cầu sanh thế giới Cực Lạc, vẫn là hai câu 

nói  này.  Chúng  ta  vạn  nhất  không  nên  xem  thường 

lướt qua. 

Tâm Bồ Đề là chân tâm. Trên “Kinh Quán Vô 

Lượng Thọ Phật” nói với chúng ta:  

Thể của tâm Bồ Đề là “Tâm chí thành”, chính 

là  “Chí tâm”  mà chỗ này nói. 

Khởi dụng của tâm Bồ Đề là “Thâm tâm”, “Hồi 

hướng phát nguyện tâm”: Thâm tâm chính là chỗ này 

nói   “Tín  nhạo” ;  Hồi  hướng  phát  nguyện  tâm,  chính 

là  hai  câu  phía  sau  nói   “Sở  hữu  thiện  căn,  tâm  tâm 

 hồi  hướng” .  Chúng  ta  đem  kinh  văn  trước  sau  đối 

chiếu  lại  xem,  chẳng  phải  rất  rõ  ràng,  rất  tường  tận 

rồi hay sao? 

201 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Các vị vẫn phải nên biết  “Phát tâm Bồ Đề”  là 

ta ở niệm Phật đường niệm Phật là phát tâm Bồ Đề, ta 

không  niệm  Phật  thì  tâm  Bồ  Đề  của  ta  không  còn, 

như vậy có thể vãng sanh không? Không thể! Vì sao? 

Ta đối với Phật dùng tâm chí thành, đối với người thì 

dùng  tâm  hư  ngụy,  cái  tâm  này  của  bạn  là  tùy  theo 

nhân tình mà thay đổi, vậy thì không thể vãng sanh. 

Phật ở trên kinh không có nói, bạn đối với người khác 

có  thể  dùng  tâm  hư  ngụy.  Nếu  như  nói  có  thể dùng 

tâm hư ngụy đối với người khác, vậy thì Phật chế giới 

làm gì? Ta 5 giới 10 thiện là đối với A Di Đà Phật, 

còn đối với người thì có thể không cần sao? Việc này 

có thể nói được thông sao? 

Trên kinh rõ ràng nói thế giới Tây Phương Cực 

Lạc là hoàn cảnh thế nào?  “Chư thượng thiện nhân, 

 câu  hội  nhất  xứ”   [Các  thượng  thiện  nhân  cùng  ở 

chung  một  nơi].  Bạn  không  tệ,  rất  có  bản  lãnh,  đối 

với người thiện bạn dùng tâm thiện, đối với người bất 

thiện bạn liền dùng tâm ác. Xin nói với các vị, vậy thì 

bạn hiểu sai đi ý nghĩa của Như Lai rồi, đến sau cùng 

không thể vãng sanh, không thể trách kinh, không thể 

trách  Phật,  trách  bạn  chính  mình  hiểu  sai  chân  thật 

nghĩa của Như Lai. Cho nên chân thật nếu muốn làm 

Phật,  nếu  muốn  vãng  sanh,  không  luận  đối  với  một 

chúng sanh nào, đều phải dùng tâm chân thành, tâm 

chân  thành  là  tâm  Phật,  tâm  thanh  tịnh  là  tâm  Phật, 

tâm bình đẳng là tâm Phật, tâm giác ngộ, tâm đại từ 

bi,  phải  dùng  loại  tâm  này  để  trải  qua  ngày  tháng, 



202 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



phải  dùng  loại  tâm  này  để  làm  việc,  phải  dùng  loại 

tâm này đối nhân xử thế tiếp vật, thì tâm niệm Phật 

của chúng ta mới là tâm chân thành, mới là chí tâm, 

không  chỉ  bạn  có  thể  vãng  sanh,  phẩm  vị  của  bạn 

vãng sanh nhất định cao. 

Ở nơi đại kinh Phật thường hay dạy bảo chúng 

ta, phải đem tất cả chúng sanh xem thành cha mẹ quá 

khứ  chư  Phật  vị  lai  của  chính  mình,  dùng  tâm  hiếu 

thuận  chân  thành,  dùng  tâm  cung  kính  chân  thành, 

như vậy mới có thể thành Phật, mới có thể vãng sanh. 

Hiện  tiền  có  một  số  chúng  sanh  khổ  nạn  tìm 

đến  bạn,  trên đời  sống  của  họ  có  khó khăn,  cầu  xin 

bạn giúp đỡ, bạn có nên giúp họ hay không? Nếu như 

bạn biết được đây là cha mẹ của ta, có nên giúp hay 

không?  Đây  là  chư  Phật  vị  lai,  có  nên  cúng  dường 

hay không? Nghĩ đến là cha mẹ, là chư Phật, nhưng 

bạn  không  có  điều  kiện  để  giúp  họ,  để  bố  thí  cúng 

dường, vì rất nhiều người đều đến tìm bạn, bạn cảm 

thấy rất khó khăn, vì dù ta có đem hết cả nhà ra thảy 

đều bố thí vẫn không đủ. Vậy thì phải làm sao? 

Thực tế mà nói bạn tuyệt nhiên không chân thật 

bố thí hết, cái mà bạn bố thí cúng dường, cũng chẳng 

qua chỉ có mấy phần tài sản của bạn mà thôi, thì bạn 

đã khởi vọng tưởng rồi, bạn đã hoài nghi đối với Phật 

pháp, không tin tưởng rồi. Vậy bạn phải nên thế nào 

vậy?  Hoan  hỉ  bố  thí  cúng  dường,  thảy  đều  cúng 

dường hết. Lần sau đến tìm bạn, phước báo của bạn 

203 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

đã chín muồi rồi. 

Phước báo chín muồi có hai hiện tượng: Một là 

nguồn tài lực của bạn ùn ùn kéo đến, bạn bố thí được 

nhiều  mà,  thì  tài  lực  đến  cũng  nhiều,  đây  là  đạo  lý 

nhất định; Ngoài ra một loại hiện tượng nữa, cơ hội 

thành  Phật  của  bạn  đến  rồi,  chư  Phật  Như  Lai  tiếp 

dẫn bạn vãng sanh, bạn liền rất hoan hỉ, rất tự tại mà 

vãng sanh, nhất định không có bệnh khổ, rất hoan hỉ. 

Rất vui lòng mà làm, y giáo phụng hành. 

Trong “Tín” có “Nhạo”, then chốt chính ngay ở 

“Chí tâm”. “Tâm” của chúng ta vì sao không đạt đến 

được  cảnh  giới  này?  Là  vọng  tưởng  tạp  niệm  của 

chúng  ta,  chính  là  không  chịu  buông  xả,  tại  vì  sao 

không  thể  buông  xả?  Vì  bạn  chưa  rõ  ràng  đối  với 

chân tướng sự thật. Nếu đem chân tướng sự thật làm 

cho  rõ  ràng  thì  phải  dựa  vào  chánh  pháp,  cần  phải 

tiếp nhận giáo dục của Phật đà. Không thể nào có cơ 

duyên tiếp nhận giáo dục của Phật đà thì chân thật là 

rất bất hạnh. Giáo học của Phật đà có thể giúp chúng 

ta đoạn phiền não, khai trí tuệ, có thể giúp chúng ta 

buông xả. 

Buông xả, không phải buông bỏ công việc của 

bạn,  không  phải  buông  bỏ  chức  vị  của  bạn,  không 

luận bạn từ nơi một ngành nghề nào, nơi nghề nghiệp 

nào, nếu bạn học Phật pháp rồi, đều có thể buông xả. 

“Hoa  Nghiêm”  53  tham  có  điển  phạm.  Trong 



204 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



53 vị thiện tri thức, các ngành các nghề đều có, đều là 

Phật, đều là Bồ Tát. 

Đức Sanh Đồng Tử có Đức Đồng nữ. Nếu dùng 

lời hiện tại của chúng ta mà nói, họ là thân phận học 

trò, do đó tuyệt nhiên không thể nói đem bài khóa của 

trường  học  buông  bỏ  hết.  Bài  khóa  của  trường  học 

vẫn là rất nỗ lực mà học tập, ở trường học là học trò 

mô phạm, học trò tốt, tấm gương tốt trong học trò, Bồ 

Tát trong học trò. 

Đại  Quang  Vương  là  Bồ  Tát  người  lãnh  đạo 

quốc gia, ông tuyệt nhiên không hề từ bỏ đi chức vụ 

của  ông,  ông  vẫn  là  làm  quốc  vương,  vẫn  là  trị  lý 

quốc gia đó, ông thân tâm tự tại, vô phiền vô não. Vì 

sao  ông  ấy  có  thể  làm  được?  Ông  học  được  Phật 

pháp. 

Cho  nên  Phật  pháp  dạy  chúng  ta  buông  xả,  là 

dạy chúng ta buông xả đi tạp niệm trong tâm, buông 

xả  nghĩ  tưởng  xằng  bậy,  là  buông  xả  đi  những  tà 

niệm này, nhưng không phải  nói  “Chánh niệm cũng 

không có”. 

 Thế nào là chánh niệm? 

Thí  dụ:  Thân  phận  của  Đại  Quang  Vương  là 

lãnh đạo quốc gia, mỗi niệm vì lợi ích nhân dân của 

một quốc gia, mỗi niệm vì lợi ích tất cả chúng sanh, 

quyết định không có một ý niệm tự tư tự lợi. Cho nên 

205 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

các vị phải nên biết, nghĩ đến chính mình là tà niệm, 

không phải chánh niệm; Nghĩ đến bổn phận công việc 

của chính bạn, cái bổn phận này quyết định là vì nhân 

dân phục vụ, vì xã hội phục vụ, vì tất cả chúng sanh 

phục vụ, cái niệm này gọi là chánh niệm. Không có 

một chút ý niệm tự tư tự lợi xen tạp ở ngay trong đó, 

nếu  như  xen  lẫn  ở  ngay  trong  đó  gọi  là  xen  tạp,  đó 

gọi là ô nhiễm, tâm không thanh tịnh. 

Cho nên các vị  phải  nên biết, tâm chân thành, 

tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác ngộ, tâm từ 

bi,  đều  thực  tiễn  ở  ngay  trong  đó,  đều  thực  tiễn  ở 

ngay  trong  công  việc,  thực  tiễn  ở  ngay  đối  nhân  xử 

thế tiếp vật, đó là chánh tâm, chánh niệm. 

 Cho nên buông xả là gì? 

Là  bạn  buông  xả  tạp  niệm,  không  phải  không 

có chánh niệm, tuyệt đối không phải bảo bạn buông 

bỏ công tác. Nếu bạn cho rằng “Được rồi công việc 

thế  gian  này  ta  buông  bỏ  hết,  buông  xả  thì  xuất  gia 

rồi”, xuất gia cũng là một nghề nghiệp, xuất gia vẫn 

là phải làm việc. Thích Ca Mâu Ni Phật xuất gia, xuất 

gia trước tiên cầu học, đến khắp nơi cầu học; Lại thị 

hiện thành đạo; Sau khi thành đạo, một ngày từ sớm 

đến tối bận rộn không có thời gian nghĩ, đến khắp nơi 

vì người giảng kinh nói pháp, công việc của Ngài quy 

nạp lại mà nói, đều là khuyên bảo tất cả chúng sanh 

đoạn  ác  tu  thiện,  vì  tất  cả  chúng  sanh  nói  rõ  đạo  lý 

cùng chân tướng sự thật nhân quả báo ứng của mười 



206 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



pháp giới. Ngài ngày ngày giảng, đến khắp nơi giảng; 

Khi họ đã thấu suốt rồi, đã hiểu được rồi, lại đưa họ 

nâng lên trên cao, giúp cho họ phá mê khai ngộ, hiểu 

rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh; Giúp cho tất cả 

chúng  sanh  siêu  phàm  nhập  thánh.  Ngài  làm  công 

việc này, không có một ngày nghỉ ngơi. 

Hiện  tại  không  luận  chúng  ta  làm  một  nghề 

nghiệp nào, mỗi năm vẫn có mấy ngày nghỉ ngơi, vẫn 

phải  đi  ra  ngoài  nghỉ  hè.  Các  vị  tra  trong  kinh  điển 

xem, Thích Ca Mâu Ni Phật có hôm nào đó đi nghỉ 

hè không? Ngài đi đến nơi nào đó để nghỉ hè? Không 

có!  Cả  đời  không  phải  cầu  học,  chính  là  dạy  học, 

không  có  một  ngày  gián  đoạn.  Cho  nên  nói  chính 

Phật  cũng  có  công  tác,  xuất  gia  vẫn  là  có  công  tác, 

không phải xuất gia thì không có việc, thì không có 

công tác. Công tác của xuất gia, thực tế mà nói càng 

gian nan hơn so với tại gia. Vì sao vậy? Tại gia còn 

có nghỉ hè, xuất gia thì không có nghỉ hè, tại gia thì 

có thù lao, xuất gia thì không có thù lao. 

Vạn nhất không nên hiểu lầm cái ý này, là sao? 

Nhiều  người  cho  rằng  hiện  tại  người  xuất  gia  được 

cúng  dường  rất  nhiều,  cho  rằng  cái  thứ  này  không 

nhọc  mà  được.  Cho  nên  có  một  số  người  trẻ  tuổi 

thông  minh  mà  vô  tri:  Cái  gì  là  thông  minh  vô  tri? 

Thông minh là xem thấy người xuất gia thu nhập rất 

dễ  dàng,  danh  vọng  lợi  dưỡng  rất  dễ  dàng  có  được; 

Vì  sao  nói  họ  vô  tri?  Họ  đem  nghề  nghiệp  nên  làm 

207 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

của họ buông xả đi, xuất gia rồi. Xuất gia làm cái gì? 

Chỉ  danh  vọng  lợi  dưỡng,  đúng,  danh  vọng  lợi 

dưỡng,  rất  dễ  dàng  có  được,  không  sai!  Thế  nhưng 

bạn phải nên biết, loại danh lợi này quyết định không 

nên tiếp nhận, sau khi tiếp nhận rồi nhất định đọa địa 

ngục,  cho  nên  danh  vọng  lợi  dưỡng  này  đều  không 

thể tiếp nhận. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thị  hiện  cho  chúng  ta 

thấy,  hơn  nữa  ở  trong  kinh  điển,  nhiều  lần  nói  với 

chúng ta: 

 “Một hạt gạo của thí chủ, 

 Nặng như núi Tu Di, 

 Đời này không liễu đạo, 

 Mang lông đội sừng trả” 



Bạn đi thọ dụng, sau khi thọ dụng rồi, bạn từ từ 

mà  hoàn  trả.  Bạn  phải  nên  biết,  vật  người  cúng 

dường, đều ở ngay bên cạnh bạn, họ là muốn đòi lãi 

suất cao. Hiện tại lấy thì  là dễ dùng, tương lai hoàn 

trả  thì  thật  là  chua  cay.  Cho  nên  chúng  ta  tiếp  nhận 

người  ta  cúng  dường  phải  nên  dùng  tâm  trạng  thế 

nào? Họ đến là muốn đưa lãi suất cao, cho nên thành 

thật mà nói một phân tiền đều không thể dùng, cho dù 

là bạn dùng chánh đáng, cũng phải tận lực tiết kiệm, 

nếu như lãng phí, trong kinh điển đều có trọng giới. 



Các vị mọi người đều đã đọc qua, bạn lãng phí 



208 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



của thường trụ, có quả báo như thế nào? Không cần 

nói Giới kinh, ngay trên “Kinh Địa Tạng” đã nói rất 

nhiều, hiện tại các vị học tập, trong “Di Lặc Bồ Tát 

Sở  Vấn  Kinh”  cũng  nói  được  rất  nhiều.  Thế  nhưng 

chúng ta loại tập khí này là tập khí từ vô thỉ kiếp đến 

ngày  nay,  “Bất  tri,  Bất  giác”  37  ngày  ngày  đang  phá 

giới,  khởi  tâm  động  niệm,  hành  động  tạo  tác,  trái 

ngược với răn dạy của Phật đà, chúng ta nghĩ tưởng 

xem chúng ta có tiền đồ ra sao? 



Truy  cứu  nhân  tố  căn  bản  tu  học  không  thể 

thành tựu, chính là hai chữ “Chí tâm”, luôn là không 

thể làm được. Nguyên nhân làm không được chính là 

không thể buông xả; Nguyên nhân không thể buông 

xả chính là không thể hiểu rõ đối với chân tướng sự 

thật.  Tuy  là  ngày  ngày  đang  đọc  kinh,  ngày  ngày 

đang  nghe  kinh,  thực  tế  mà  nói  chưa  chân  thật  hiểu 

rõ.  Nửa  biết,  nửa  hiểu,  chưa  chân  thật  lý  giải.  Còn 

nếu bạn chân thật lý giải, thì bạn chân thật làm được. 

Bạn nói tôi thật hiểu được, rất lý giải, nhưng tôi vẫn 

không  làm  được,  là  giả,  tuyệt  đối  không  phải  chân 

thật. 



Sự  việc  này  khi  tôi  còn  trẻ  đã  thỉnh  giáo  qua 

với Đại Sư Chương Gia. Đại Sư Chương Gia dạy bảo 

tôi, tổng kết luận của Phật pháp  “Biết khó, hành dễ” . 

Bạn rất khó biết được, nhưng  quay đầu rất dễ dàng, 

quay đầu chính là bạn chân thật làm được. Làm được 

không khó, lý giải rất khó, chân thật lý giải thì không 

209 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

thể không làm được, phàm hễ không thể làm được là 

bạn nhất định không hề lý giải. Lời nói này nói được 

rất  hay.  Hiện  tại  ta  không  làm  được,  phải  làm  sao? 

Phải học, chăm chỉ nỗ lực mà học. Biết được ta học 

vẫn  không  đủ,  ta  thấu  hiểu  vẫn  không  đủ  thấu  triệt. 

Cho  nên  Thế  Tôn  49  năm  giảng  kinh  nói  pháp,  nhà 

Phật từ xưa đến nay chú trọng ở thực hành, tại vì sao 

Thích Ca Mâu Ni Phật ngày ngày giảng kinh? Hành 

là sau khi lý Giải, Tín-Giải-Hành-Chứng. Bạn không 

lý giải thấu triệt thì bạn làm sao có thể làm được? 

Muốn thấu triệt lý giải phải học giáo thời gian 

dài, chân thật tường tận, chân thật hiểu được rồi, sau 

đó  bạn  mới  thật  chịu  làm,  không  có  chút  nào  hoài 

nghi, bạn làm được rất tự tại, bạn làm được rất đúng 

pháp. Chân thật đem cái bạn học được cái bạn lý giải 

thảy đều thực tiễn. Việc này chúng ta nhất định phải 

hiểu. 

Chú  giải  của  Hoàng  Lão  cư  sĩ  chú  được  quá 

sâu,  ông nói  “Chí  tâm”,  chính  là  nói  “Chân  thật  chi 

tế” mà trong bổn kinh này đã nói. Bổn kinh giảng ba 

cái  chân  thật38,  rất  khó  được,  trong  kinh  đại  thừa  ít 

thấy. 

 “Chân thật chi tế” là gì? 

Là  chân  tâm,  là  bổn  tánh.  Hay  nói  cách  khác 

 “Chí tâm”  là tâm chân thành đến tột điểm. Đích thực 

chân thành đến tột điểm, tự tánh liền hiện tiền, chính 



210 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



là  minh  tâm  kiến  tánh  mà  trong  thiền  tông  đã  nói. 

Ngày  nay  chúng  ta  tuy  là  chưa  đạt  đến,  thế  nhưng 

phương  hướng  phải  chính  xác,  mục  tiêu  phải  tường 

tận,  không  thể  làm  đến  được  phát  tâm  Bồ  Đề  chân 

thật,  cũng  phải  có  gần  giống  phát  tâm  Bồ  Đề,  vậy 

mới  có  thể  vãng  sanh.  Gần  giống  có  thể  nói  không 

phải  là  giả,  dùng  tâm  chân  thành,  người  ta  đạt  đến 

cùng tột, ta có thể chưa đạt đến cùng tột, tuy chưa đạt 

đến cùng tột, nhưng  ta đích  thực là tâm  chân thành, 

dùng  cái  tâm  này  niệm  Phật,  dùng  cái  tâm  này  học 

Phật. 

Học Phật chính là học đời sống của Phật, chính 

là học xử sự của Phật, đây gọi là học Phật. Phật làm 

thế nào trải qua ngày tháng? Phật làm thế nào đối với 

người?  Phật  làm  thế  nào  đối  với  vật?  Thậm  chí  nói  

làm thế nào đối với thiên địa quỷ thần? Ở ngay chỗ 

này  học  tập  gọi  là  học  Phật,  bạn  mới  giống  một  vị 

Phật. Chúng ta có hiểu được hay không? Có thể hội 

được hay không? Chỗ tối sơ phương tiện bắt tay vào. 

Tư Mã Quang thành thật, nổi danh trong lịch sử 

Trung Quốc, Tư  Mã Quang nói  rất hay, chân thành, 

ông bắt đầu làm từ đâu? Ông bắt đầu từ không vọng 

ngữ, cả đời không hề nói  dối  với người, chân thành 

của  ông là  từ ngay  chỗ  này  mà  thực  tiễn.  Ngày  nay 

chúng  ta  có  thể  không  vọng  ngữ  đối  với  người  hay 

không?  Bạn  có  thể  làm  được  không?  Nếu  như  vẫn 

không  làm  được,  thì  tôi  liền  nói,  bạn  có  thể  có  tâm 

211 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

“Chân thành tương tợ”, vậy thì cũng xem là không tệ 

rồi, đối với người vẫn là vọng ngữ, nhưng vọng ngữ 

không nên quá đáng, không nên quá sai sự thật. 

Hiện  tại  trong  xã  hội  nói  đến  quyền  riêng  tư, 

quyền riêng tư là gì vậy? Chẳng phải là vọng ngữ sao, 

chẳng phải là không thể thành thật sao? Chính mình 

luôn có một số việc không dám nói với người, kỳ thật 

sai rồi. 

Vào thời xưa một người đi học, một người quân 

tử,  quang  minh  lỗi  lạc,  cả  đời  không  có  việc  gì  mà 

không  thể  nói  được  với  người.  Chúng  ta  học  Phật, 

nếu  như  ngay  đến  trình  độ  này  cũng  không  thể  đạt 

đến, thì xin nói với các vị, vãng sanh là thật khó, thật 

không  dễ  dàng.  Cho  nên  chân  thật  cầu  vãng  sanh, 

trong tâm phải làm đến quang minh lỗi lạc, không có 

việc  gì  cần  giấu  người  khác,  không  hề  cần  thiết,  thì 

“chí tâm” của chúng ta mới lộ ra được một chút. Tâm 

như  vậy  tin  Phật,  tin  tưởng  giáo  huấn  của  Phật,  ưa 

thích  giáo  huấn  của  Phật,  bạn  liền  có  thể  y  giáo 

phụng  hành.  Bạn  có  thể  chân  thật  làm  đến  được, 

những  gì  Phật  dạy  chúng  ta  phải  làm,  chúng  ta  mỗi 

thứ đều làm được, làm được rất viên mãn, những gì 

Phật  dạy  chúng  ta  không  được  làm,  thì  không  nhất 

định không được làm. Từ chỗ này mà bắt tay vào. 

Cho nên nhất định phải đem chí thành chí tâm 

thực tiễn, vui thích mà áp dụng. Kinh luận của Phật 

nói quá nhiều, chúng ta không cần thiết mỗi mỗi lướt 



212 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



qua, mỗi thứ đều học tập, vậy không phải là Phật dạy 

chúng ta. Tất cả kinh luận mà Phật nói ra, trên thực tế 

chính là để chúng ta ở ngay trong kinh luận chọn lấy 

một hai loại, cả đời nương vào nó để tu học, thọ dụng 

bất tận. Hiện tiền không luận bạn đời sống làm việc, 

bạn đều sẽ đến được viên mãn. Viên mãn, không nhất 

định là giàu có, không nhất định nói bạn thăng quan 

phát  tài  thì  gọi  là  viên  mãn,  vậy  thì  bạn  hiểu  sai  đi 

viên mãn rồi. 

Viên mãn là thân tâm an lạc, tự tại tùy duyên, 

đó là thật viên mãn. Bạn thật nhìn thấu rồi, thật buông 

xả rồi, không luận chính mình trải qua ngày tháng thế 

nào, đời sống nghèo khổ cũng tốt, đời sống giàu sang 

cũng tốt, bạn sẽ an trong đời sống của bạn, vô ưu vô 

não, bạn được tự tại. Đối với người, với việc, với vật, 

bạn có trí tuệ tùy duyên, bạn trải qua là đời sống của 

Phật  Bồ  Tát,  bạn  liền  siêu  phàm  nhập  thánh,  đều  ở 

tâm chân thành. 

Thâm tâm là hiếu thiện hiếu đức. 

Thiện  là  gì  vậy?  Lợi  ích  tất  cả  chúng  sanh  là 

thiện. 

Đức  là  gì  vậy?  Tánh  đức.  Cái  hiếu  thiện  này, 

nhất định là tùy thuận tánh đức. Tánh đức là gì vậy? 

Tánh  đức  là  vô  trụ,  tánh  đức  chính  là  “Thanh  tịnh, 

Bình đẳng”, thanh tịnh bình đẳng chính là vô trụ. Nhà 

Phật  thường  nói   “Ngoài  không  dính  mắc,  trong 

213 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

 không động tâm” , đó là tánh đức. 

Cho nên hành thiện, lợi ích tất cả chúng sanh, 

nhưng không trụ vào cái tướng làm thiện, vậy thì tâm 

bạn thanh tịnh biết bao. 

Như  trên  kinh  nói  làm  quốc  vương,  trị  lý  cái 

quốc gia này, họ làm thiện. Trên Kinh Địa Tạng, các 

vị đọc rất quen thuộc Bồ Tát Địa Tạng ở ngay trong 

nhân địa cũng làm  quốc vương, dùng mười thiện  trị 

quốc,  cương  lĩnh  trị  lý  quốc  gia  của  ngài  là   “Thập 

 Thiện  Nghiệp  Đạo” .  Chính  mình  phụng  hành  mười 

thiện, dạy bảo nhân dân toàn quốc đều tu mười thiện, 

trị lý quốc gia được tốt. Tuy là hành mười thiện, thúc 

đẩy  mười  thiện,  chính  mình  tâm  địa  thanh  tịnh  vô 

nhiễm,  bạn  nói  xem  họ  tự  tại  dường  nào.  Một  trần 

cũng không nhiễm, công việc làm được có điều có lý, 

không hề lẫn lộn. Vì sao vậy? Tràn đầy trí tuệ, trí tuệ 

chân thật, đây mới là tánh đức, đó mới là Bồ Tát hạnh 

chân thật. 

Cũng  vì  chúng  ta  chứng  thật,  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  đã  nói   “Lý  sự  vô  ngại,  sự  sự  vô  ngại” . 

Ngày nay chúng ta là nơi nơi đều chướng ngại, chỗ 

nào cũng là chướng ngại. Chướng ngại từ nơi đâu mà 

ra? Chướng ngại từ chỗ chúng ta không có trí tuệ, đều 

là từ trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mà ra. 

Chư Phật Bồ Tát, không luận thị hiện nam nữ già trẻ, 

không  luận  thị  hiện  một  loại  nghề  nghiệp  nào,  bản 

lĩnh của họ, chính là vĩnh viễn buông bỏ vọng tưởng, 



214 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



phân  biệt,  chấp  trước.  Cho  nên  không  luận  là  thân 

phận thế nào, không luận là từ nơi nghề nghiệp nào, 

đều làm đến được rất viên mãn. 

Sự nghiệp Bồ Tát, không luận nghề nghiệp nào 

luôn là sự nghiệp của Bồ Tát. Việc này chúng ta cần 

phải học tập, chúng ta ở ngay chỗ này phải xây dựng 

tín tâm, dùng tâm chân thành, tâm từ bi, tâm hoan hỉ. 

Hoàng lão cư sĩ ở chỗ này nói, ông nói được rất 

hay   “Nguyện  dục  ái  duyệt  chi  tâm” :  Nguyện  là 

nguyện  vọng,  dục  vọng,  ưa  thích.    “Hoan  hỉ  khánh 

 hạnh chi tâm”.  Việc này người thế gian có, thế nhưng 

người thế gian loại tâm này không rời khỏi tình chấp, 

nguyện của bạn, muốn (dục) của bạn, thương yêu (ái) 

của  bạn  không  thoát  khỏi  tình  chấp,  cho  nên  tạo 

nghiệp, nghiệp tất nhiên cảm đến quả báo khổ vui. 

Nguyện  của  Bồ  Tát,  muốn  của  Bồ  Tát,  ái  lạc 

của  Bồ  Tát,  xin  nói  với  các  vị  hoàn  toàn  thoát  khỏi 

tình chấp, cũng chính là cái tâm đó của họ không có 

vọng  tưởng,  không  có  phân  biệt,  họ  là  chân  tâm, 

trong chân tâm ái lạc là vô lượng công đức. Làm sao 

biết được? Họ không phải vì chính mình, nguyện của 

họ không phải vì chính mình. Giống như chỗ này 48 

nguyện của A Di Đà Phật, mỗi nguyện đều vì chúng 

sanh,  mỗi  nguyện  đều  giúp  chúng  sanh  sớm  ngày 

thành  Phật,  không  vì  chính  mình.  Nguyện  như  vậy, 

“dục”  vọng  cũng  là  như  vậy,  ưa  thích  cũng  là  như 

vậy. Do đây có thể biết buông xả là buông xả cái gì? 

215 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

Buông  xả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của 

chính mình. Còn làm là  cái  gì? Sự nghiệp  chân thật 

lợi  ích  chúng sanh, họ có thể buông xả vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước,  sự  nghiệp  của  họ  làm  gọi  là 

tịnh  nghiệp,  quả  báo  của  tịnh  nghiệp,  trong  sáu  cõi 

không có, quả báo ở chỗ nào vậy? Ở Tịnh Độ! Tâm 

tịnh  thời  cõi  Phật  tịnh,  không  luận  họ  tạo  tác  sự 

nghiệp  gì,  chỉ  cần  buông  xả  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước, sự nghiệp của họ tạo ra (phía sau gọi đó 

là thiện căn),  bao gồm tất cả thiện căn, tâm tâm hồi 

hướng,  thì  quyết  định  được  vãng  sanh.  Cái  đạo  lý 

này,  chúng  ta  phải  tường  tận,  chúng  ta  phải  hiểu 

được. 

Cho nên ngày nay cái duyên thứ nhất chúng ta 

có được rồi, đó là nhân duyên, nhân duyên chúng ta 

tiếp  xúc  Phật  pháp,  chúng  ta  có  rồi.  Chúng  ta  kém 

khuyết  là  “Phước  đức,  Nhân  duyên”.  “Chí  tâm  tín 

nhạo”  là  thiện  căn,  là  thiện  căn  chân  thật.  Phía  sau 

nói:  

 Hai là “Sở hữu thiện căn” - [Tất cả thiện căn].   

Cái thiện căn này, dùng lời của chúng ta mà nói 

là “Phước đức”. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ cũng chú 

được  rất  hay,  cái  thiện  căn  này  là  “Thân,  Khẩu,  Ý” 

thiện  của  ba  nghiệp.  Tại  vì  sao  gọi  là  “Căn”?  Cứng 

chặt không thể nhổ, ba thiện Thân - Khẩu - Ý của họ, 

không thể bị cảnh giới bên ngoài phá hoại, không thể 

bị  cảnh  giới  bên  ngoài  dao  động,  cho  nên  gọi  nó  là 



216 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



“thiện căn”, cách nói này cũng nói được rất hay. 

Ngày nay chúng ta tu thiện, nghe người ta nói 

vài  câu  dao  động,  tín  tâm  liền  dao  động,  việc  tốt 

không dám làm, thường có cái  hiện  tượng này. Vậy 

lúc nào cái thiện này của chúng ta mới chân thật có 

gốc, gốc cạn quá cũng không được. Như cỏ cũng  có 

gốc,  vừa  nhổ  thì  bị  nhổ  lên  ngay;  Cây  nhỏ  cũng  có 

gốc, gió vừa thổi đến thì ngã rồi; Phải gốc của cây to, 

vậy mới kiên cố. Gốc của chúng ta là gốc gì? Không 

chịu nổi gió thổi mưa sa. Cho nên thiện của chúng ta 

không có gốc. “Thân, Khẩu, Ý”, đoạn tất cả ác, tu tất 

cả thiện, đây gọi là thiện căn. Cái thiện căn này có thể 

thấy  được  chính  là  đem  giáo  huấn  của  Phật  đà  thực 

tiễn ngay trong đời sống của chúng ta, kiên cố không 

thể nhổ. 

Chúng ta tin Phật, “tin Phật” hai chữ này tương 

đối  không  dễ  dàng,  tin  Phật  thì  chân  thật  sẽ  y  giáo 

phụng  hành,  còn  không  chịu  nỗ  lực  đi  làm  thì  chưa 

tin,  chân  thật  tin  tưởng  làm  gì  mà  không  làm  đến 

được. Cho nên tín tâm của chúng ta, đại đức xưa cũng 

giảng  qua  rất  nhiều  tầng  thứ.  Ngày  nay  tín  tâm  của 

chúng ta không phải mê tín. Mê tín là không hề biết 

gì đối với Phật pháp, mà họ đã tin rồi, Phật pháp là 

cái gì? Không hề biết, tin hay không tin? Họ tin! Mỗi 

ngày đều đến thắp hương, đến bái lạy, đây là mê tín. 

Còn cái  tin này ngày nay  của chúng ta,  miễn  cưỡng 

có thể nói được là chánh tín, tường tận đối với Phật 

217 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

pháp, hiểu  được một số, cho nên cái  tin này do giải 

mà sanh ra, đây không phải mê tín. Thế nhưng chúng 

ta giải không đủ sâu, không đủ thấu triệt, cho nên tín 

tâm  cũng  không  đủ  sâu,  cũng  không  thấy  triệt,  vẫn 

thường bị những tà tri tà kiến bên ngoài dao động. 

 Vậy làm thế nào làm cho tín tâm kiên cố? 

Phải  giải  được  sâu,  giải  được  sâu,  giải  được 

viên, tín tâm của bạn liền kiên  định. Giải  tín đã sâu 

lại viên, vậy hành của bạn còn có vấn đề gì? Đời sống 

của bạn, ngôn hạnh của bạn, trong tự nhiên liền giống 

như Phật, giống như Bồ Tát, y giáo phụng hành thì họ 

liền giống. 

Ngày  nay  chúng  ta  vẫn  không  giống,  không 

giống thì  hiểu  chưa  đủ sâu,  giải  chưa đủ viên.  Kinh 

Kim Cang Phật dạy chúng ta “Thâm giải nghĩa thú”. 

Câu nói này không thể nào xem thường thì chúng ta 

đoạn ác tu thiện mới có gốc; Sau khi có gốc rồi phải 

“Tâm  tâm  hồi  hướng”.  Chúng  ta  ở  ngay  trong  một 

đời, chỉ có một mục tiêu, một phương hướng. Phương 

hướng  là  gì?  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc;  Mục 

tiêu? Thấy A Di Đà Phật, quyết định cầu vãng sanh 

thấy Phật. Vãng sanh thấy Phật là thật, không phải là 

giả, nhất định không phải là mê tín. Chúng ta ở trong 

văn tự ghi chép của đại đức xưa thấy được rất nhiều. 

Có  một  số  người  nói,  bạn  thấy  được  ghi  chép  của 

người xưa, bạn liền tin tưởng hay không? Có phải họ 

lừa  gạt  bạn  hay  không?  Người  hiện  tại  viết  văn 



218 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



chương lừa người rất nhiều, nhưng người xưa không 

gạt người, người xưa nói đều là lời thành thật, không 

gạt người, gạt người thì luôn có mục đích. Nếu như 

nói  không  có  mục  đích  gạt  người,  vậy  thì  người  đó 

chẳng phải là thần kinh không bình thường hay sao? 

Người  thần  kinh  không  bình  thường  thì  làm  sao  có 

thể  viết  được  văn  chương  hay?  Cho  nên  chúng  ta 

tưởng tượng người xưa không hề gạt người, Phật thì 

càng không gạt người. Liệu ai có thể viết ra được văn 

chương có thể giống như  kinh điển? Không thể viết 

ra được! Đây đều là sự thật, bày ra ở ngay trước mắt 

chúng ta. Cho nên gạt người thì nhất định có ý đồ bất 

lương,  có  dụng  ý,  nếu  không  mà  nói,  tại  vì  sao  vô 

duyên vô cớ đi gạt người? Không hề có đạo lý này. 

Bạn  phải  tin  tưởng  cổ  thánh  tiên  hiền,  các  Ngài 

truyền  lại  cho  chúng  ta  đều  là  thứ  chân  thật,  y  giáo 

phụng hành, quyết định có lợi ích. 

Người  xưa  xa,  người  nay  gần.  Chúng  ta  gần 

đây đã nghe được, thậm chí chính chúng ta chính mắt 

xem  thấy,  khi  một  người  vãng  sanh,  A  Di  Đà  Phật 

đến tiếp dẫn họ, họ nói  “Phật đến rồi, Phật  đến tiếp 

dẫn tôi, tôi thấy được rồi”. Họ thấy được rồi, chúng ta 

không thấy được, họ có nói giả dối không? Là họ gạt 

chúng  ta  phải  không?  Không  phải!  Khi  người  lâm 

chung mà còn khởi vọng ngữ để lừa bạn, tại sao vậy? 

Làm  gì  có  loại  đạo  lý  này.  Người  xưa  có  nói  “Khi 

người  sắp  chết,  lời  nói  đều  là  thật”,  lẽ  nào  sắp  chết 

vẫn khởi vọng ngữ, vẫn lừa dối bạn? Làm gì có loại 

219 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

đạo  lý  này.  Chúng  ta  trợ  niệm  tiễn  vãng  sanh,  loại 

tình  hình  này  thấy  được  rất  nhiều,  người  vãng  sanh 

thấy được Phật rồi, chúng ta tuy là không thấy được, 

thế nhưng có nhiều loại tướng lạ, có lúc chúng ta xem 

thấy ánh sáng, ngưởi được mùi hương lạ, nghe được 

thiên nhạc, nghe được không trung có âm thanh niệm 

Phật. Việc này thì thường hay có, lẽ nào những việc 

này  vẫn  không  đủ  để  chứng  minh  hay  sao?  Khẳng 

định  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thật  có,  khẳng 

định có sáu cõi luân hồi, nhất định không giả; Sau đó 

chúng  ta  đối  với  Phật  pháp  mới  sanh  khởi  tín  tâm 

chân  thật.  Cái  tín  tâm  này  kiên  định,  nhất  định  sẽ 

không bị phá hoại. 

Từ  cái  tín  tâm  này  lại  cầu  giải,  giải  để  tăng 

thêm  tín  tâm  của  bạn,  bạn  giải  được  một  phần  bạn 

liền có thể hành một phần, bạn giải được hai phần thì 

bạn có thể hành được hai phần. Xem chính bạn hành 

trì  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  tương  ưng 

được với Phật pháp mấy phần, liền biết được trình độ 

lĩnh giải của bạn, bạn lĩnh ngộ. Trình độ lý giải của 

bạn  từ  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày  của  bạn, 

liền có thể thấy được rõ ràng tường tận. Người chân 

thật  cao  minh,  thấy  trình  độ  tu  hành  của  bạn  là  rõ 

ràng  tường  tận,  nhất  định  không  thể  giấu  được  một 

người nào. Bạn chỉ có thể giấu được người không có 

công phu, người ngày ngày khởi vọng tưởng, bạn có 

thể giấu họ, người tâm địa thanh tịnh, người chân thật 

tu hành, bạn không thể giấu được họ. 



220 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 



Cái đoạn này ý nghĩa rất sâu rất rộng, chúng ta 

phải dùng nhiều chút thời gian để học tập, quyết định 

có thể giúp chúng ta ở ngay trong kỳ Phật thất công 

phu có lực. 

Công phu có thể có lực hay không? Thực tế mà 

nói  quan  trọng  nhất  chính  là  tín  tâm.  Phải  “Chí  tâm 

tín nhạo”, phải chân thật đoạn ác tu thiện, thành tựu 

thiện căn của chính mình, sau đó tâm tâm hồi hướng, 

cầu nguyện vãng sanh. 

“Tâm  tâm  hồi  hướng”  lần  giảng  sau  chúng  ta 

giảng tiếp. Hôm nay chỉ giảng đến đây thôi. A Di Đà 

Phật! 

(HẾT TẬP 12) 

Chú thích: 



1 Pháp thân Bồ  tát: Viên giáo sơ  trụ bồ tát  (Bồ  tát từ phẩm  11)  

trở lên 

2 Phật Bồ Tát của mười pháp giới: Mới chỉ là Quyền giáo Bồ tát 

(Bồ tát Thập tín vị: Từ phẩm 1 đến phẩm 10) 

3“Thiên  tâm  vô  tư”:  Nếu  ba ̣n  có  tư  tâm  thì  bạn  phàm  phu,  bạn 

không  phải  là  thiên  thần.  Người  Trung  Quốc  đối  với  “thần”  có 

cách đi ̣nh nghĩa sau: Người “đa ̣i công vô tư” thì gọi là thần. Cho 

nên  thần  là  người  công  bằng  chính  trực.  Mô ̣t  người  cả  đời  công 

bằ ng  chính  trực  thì  sau  khi  chết  sẽ  làm  thần.  Cũng  có  nói,  người 

221 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thông minh chính trực là thần. Thông minh là trí tuê ̣. Giữ thiên tâm 

chính là giữ tâm vô tư  (Thái thượng cảm ứng thiên – Tập 24- Cẩn 

 dịch Vọng Tây cư sĩ) 

4  “Tánh  tình  trung  nhân”:  Không  phải  nói  “Cảm  tình  trung 

 nhân”.   Cảm  tình  trung  nhân  biến  hóa  vô  thường,  còn  tánh  tình 

trung nhân  ở  trong Phật  pháp là Phật  Bồ Tát.  Các Ngài  biết  được 

chân thị phi, chân tà chánh, chân lợi hại. Việc mà các Ngài hành là 

đạo,  là  nghĩa,  nhà  Nho  gọi  là  “đạo  -  đức  -  nhân  -  nghĩa  -  lễ”.  Ở 

trong tình cảm không có những điều này. Nếu như tình cảm thuận 

với “đạo - đức - nhân - nghĩa - lễ”, không trái lại với “đạo - đức - 

nhân - nghĩa - lễ” thì tình cảm này chính là tánh tình.  (Thái thượng 

 cảm ứng thiên – Tập 23- Cẩn dịch Vọng Tây cư sĩ).  

5  “Kiến  dị  tư  thiên” :  Thấy  lạ  nghĩ  đổi  khác;  Thay  đổi;  Đứng  núi 

này trông núi nọ; lập trường không vững; (“Thiên”: Dời chỗ; Thay 

đổi; “Tư” là nghĩ đến); 

6 “Thượng thiên hiếu sanh chi đức”: Ông trời có đức hiếu sinh 

7 Ức: Số ức của Ấn Độ thời xưa có ba bậc (1 vạn, 1 triệu, 10 triệu) 

mà  mức  trung  bình  là  1  triệu  bây  giờ.  (Niệm  Phật  Thập  yếu-HT. 

 Thích Thiền Tâm) 

Na Do Tha: Con số lớn của Ấn độ thời cổ bằng mười triệu; 

Muôn: Một muôn bằng 1 vạn (10.000). 

8“Tương thử thân tâm phụng trần sát, thị tắc danh vi báo Phật 

ân”: Đem thân tâm này phụng sự chúng sinh, khắp các cõi nhiều 

như  số  hạt  bụi,  đó  mới  là  báo  ơn  Phật.  (Chú  Lăng  nghiêm  giảng 



222 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 





 giải -iHT. Tuyên Hóa _Việt dịch: Tỳ Kheo Thích Minh Ðịnh) 

 9 Nhị thập tứ hiếu (chữ Hán: 二十四孝) là một tác phẩm trong văn 

học Trung Hoa kể lại sự tích của 24 tấm gương hiếu thảo do Quách 

Cư  Nghiệp  (có  sách  ghi  Quách  Cư  Kinh  郭居敬,  bính  âm:  Guō 

Jūjìng) vào thời nhà Nguyên biên soạn. Ông nổi tiếng là một người 

con hiếu thảo, và sau khi cha mất ông đã xuất bản quyển này. Hầu 

hết các người con hiếu thảo là nam giới báo hiếu cho mẹ già. Các 

câu chuyện được kể lại xảy ra từ thời Thuấn Đế đến đời ông. 

10 “Khắc kỷ  tác thánh”: Phàm  phu có thể  khắc phục được vọng 

niệm của chính mình, thì bạn liền làm thánh 

11  “Giải  linh  hoàn  tu  hệ  linh  nhân”:  Muốn  cởi  chuông  cần  có 

người buộc chuông. 

Câu  thành  ngữ  muốn  nói,  ai  là  người  gây  ra  chuyện  thì  chỉ  có 

người đó mới giải quyết được. 

12  “Diêm  Phù  Đề  chúng  sanh,  cử  tâm  động  niệm,  vô  bất  thị 

nghiệp, vô bất thị tội” : Chúng sanh trong cõi Diêm Phù, suy nghĩ, 

dấy  lên  ý  niệm,  không  gì  chẳng  phải  là  nghiệp,  không  gì  chẳng 

phải là tội. 

13 “Vô hữu thị xứ”: Không có chuyện này 

14 “Thiên thủ, thiên nhãn”: Ngàn tay, ngàn mắt 

15“Lục  căn  hỗ  dụng”:  (六根互用)  Sáu  căn  dùng  lẫn  cho  nhau, 

nghĩa là mỗi 1 căn đều có công dụng của cả 6 căn, khi đã xa lìa ô 

223 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhiễm  mà  được  thanh  tịnh.  Cứ  theo  kinh  Niết  bàn  quyển  23  (bản 

Bắc),  thì  1  căn  của  đức  Như  lai  có  thể  thấy  sắc,  nghe  tiếng,  ngửi 

mùi, phân biệt  vị, cảm  biết  xúc chạm,  rõ biết  pháp. Các căn khác 

cũng  như  vậy,  đó  là  Lục  căn  hỗ  dụng.  Theo  phẩm  Pháp  sư  công 

đức trong kinh  Pháp hoa quyển 6, Bồ tát khi  vào ngôi  vị lục căn 

thanh tịnh, thì cũng được Lục căn hỗ dụng, nhưng mới chỉ là Lục 

căn hỗ dụng tương tự mà thôi.  (Từ điển Phật quang) 

16   “P hụ  mẫu  vị  sanh  tiền  bổn  lai  diện  mục”:  Diện  mạo  vốn  có 

trước khi được cha mẹ sanh ra. 

1717  “Tinh  tinh  chi  hỏa,  khả  dĩ  liệu  nguyên”   (星星之火, 

可以燎原):  Chỉ  một  đốm  lửa  nhỏ  cũng  có  thể  thiêu  rụi  cả  một 

vùng đồng quê. Nghĩa bóng là: Một việc khi mới bắt đầu thường 

chỉ nhen nhúm đơn lẻ, nhưng rất có tiềm năng phát triển rộng lớn. 

18 “Vô thỉ, vô chung” : Không  có điểm đầu,  cũng chẳng có điểm 

cuối 

19  Ngũ  Phúc là  một  từ  nguyên  ở  trong  thiên  "Hồng  Phạm"  của 

Kinh Thư, (tức là bộ sách do Khổng tử và các đệ tử san định, sưu 

tập và dẫn giải 305 bài gồm Phong dao bình dân (phong) cũng như 

những  ca  từ  của  giới  quý  tộc  (nhã  và  tụng)  của  các  nước  nhỏ  từ 

2500 năm trước ở Trung Quốc) thì ngũ phúc gồm: Thọ (sống lâu), 

Phú (giàu có); Khang ninh (yên lành); Ddu hảo đức (có đức tốt); và 

Khảo chung mệnh (vui, hết tuổi trời). 

1.  Trường thọ là không bị chết non, phúc thọ là lâu dài 



224 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 





2.  Phú quý là tiền của rất nhiều, địa vị tôn quý. 

3.  Khang ninh là thân thể khoẻ mạnh, tâm hồn yên ổn. 

4.  Hiếu đức là tính lương thiện, nhân hậu, bình tĩnh. 

5. Thiện chung là có thể tiên liệu thời kỳ chết của mình. Khi 

lâm  chung  không  gặp  tai  họa,  thân  thể  không  đau  đớn  vì 

bệnh tật, trong lòng không vương vấn và phiền não, ôn hoà 

tự tại rời khỏi nhân gian. 

20  “Thập  như  thị”:  “Thôi  Xá  Lợi  Phất!  Chẳng  cần  nói  nữa.  Vì 

sao? Vì pháp khó hiểu ít có thứ nhứt mà Phật trọn nên đó, chỉ có 

Phật  cùng Phật  mới  có thể  thấu tột  tướng chân thật  của các pháp, 

nghĩa  là  các  pháp:  tướng  như  vậy  (Như  thị  tướng),  tánh  như  vậy 

(Như  thị  tánh),  thể  như  vậy  (Như  thị  thể),  lực  như  vậy  (Như  thị 

lực),  tác  như  vậy  (Như  thị  tác),  nhân  như  vậy  (Như  thị  nhân), 

duyên  như  vậy  (Như  thị  duyên),  quả  như  vậy  (Như  thị  quả),  báo 

như vậy (Như thị báo), trước sau rốt ráo như vậy (Như thị bổn mạt 

cứu cánh).  (Trích Kinh Diệu pháp liên hoa – HT. Thích Thanh từ). 

Tức là mọi  hiện hữu có hình  thái như thế (như thị  tướng), 

bản  tính  như  thế  (như  thị  tính),  biểu  hiện  như  thế  (như  thị  thể), 

năng  lực  như  thế  (như  thị  lực),  hành  tác  như  thế  (như  thị  tác), 

nguyên  nhân  như  thế  (như  thị  nhân),  duyên  cớ  như  thế  (như  thị 

duyên), kết quả như thế (như thị quả) báo đáp như thế (như thị báo) 

và toàn bộ nền tảng rốt ráo như thế (như thị bổn mạt cứu cánh)”. 

21“Lộc tận nhân vong” : Lộc hết người mất 

225 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



22‘Như  Lai  thị  chân ngữ  giả,  thật  ngữ  giả,  như  ngữ  giả,  bất 

cuống ngữ giả, bất dị ngữ giả’: 

1.  “Như Lai thị chân ngữ giả”: Chân thì không giả, lời nói của 

Như Lai là chân ngữ; 

2.  “Thật ngữ giả”: Thật ngữ thì không hư dối, 

3.  “Như  ngữ  giả”:  Như  ngữ  chính  là  cùng  với  sự  thật  đã  nói 

hoàn  toàn  như  nhau.  Phật  đã  nói  không  hề  thêm  vào  chút 

nào, cũng không giảm đi chút nào; 

4.  “Bất  cuống ngữ giả”: Cuống là lừa gạt người, không vọng 

ngữ, không lừa gạt người; 

5.  “Bất dị ngữ giả”: Đã nói ra là quyết định như nhau, không 

thể nào có hai cách nói. 

Như Lai là bậc nói lời thành thật, nói đúng như sự thật, không nói 

lời lừa gạt, không nói lời khác biệt’ 

23  “Hư  cuống: ”   Là  tự  mình  lừa  dối  chính  mình,  dối  mình,  lừa 

người  (Trích  Lược  giảng  Bồ  Tát  chí  nhạo  thù  thắng  kinh  –  Chủ 

Giảng:  Lão  Pháp  sư  Tịnh  Không  -  Bửu  Quang  Tự  -  Đệ  tử  Như 

Hòa) 

 24 “Học nhi tri chi”:  Học thì mới biết; 

25  “Tất  cả  phải  từ  ngay trong  tâm  chân  thành mà  làm”:    Nhất 

thiết giai tùng chân thật tâm trung tác”; 

26 “Vô thỉ”: Không có điểm đâu; 

“Vô chung”: Không có điểm cuối 



226 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 





27 “Như Lai sở dĩ hưng xuất thế, duy thuyết Di Đà bổn nguyện 

hải”: Sở dĩ đức Như Lai xuất hiện trong thế gian chỉ vì muốn nói 

biển  bổn  nguyện  của  Phật  Di  Đà.  (Tịnh  Độ  Đại  Kinh  Giải  Diễn 

 Nghĩa - phần 1- Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không-Thời gian: 

 Ngày 5 tháng 04 năm 2010-Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo 

 Dục  Hiệp  Hội-Chuyển  ngữ:  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử  Như  Hòa-Giảo 

 chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang).  

28  “Nhươ ̣c  Bồ-tát  hữu  ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh 

tướng,  tho ̣  giả  tướng,  tức  phi  Bồ-tát”:  Nếu  Bồ-tát  mà  còn  có 

tướng  ta,  tướng  người,  tướng  chúng  sanh,  tướng  thọ  giả  tức 

chẳng phải là Bồ-tát. 

29 “An an nhi năng thiên” : Ở yên nơi yên ổn, mà nếu cần thì vẫn 

có  thể  dời  đi   (A  Di  Đà  Kinh  sớ  sao  Diễn  nghĩa  –  phần  1-  Chủ 

 giảng:  Lão  pháp  sư  Tịnh  Không-Địa  điểm:  Đài  Loan  Cảnh  Mỹ 

 Hoa Tạng Đồ Thư Quán-Thời  gian: Tháng 12 năm 1984-Chuyển 

 ngữ:  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử  Như  Hòa-Giảo  chánh:  Huệ  Trang  và 

 Đức Phong) 

30 “Biện biệt” : Phân biệt, xem xét rõ ràng không lầm lẫn. 

31  “Kính  nhi  viễn  chi”:  Tôn  kính,  nhưng  chỉ  có  thể  nhìn  từ  xa, 

không thể lại gần hoặc không muốn gần . 

32 “Nhượng”: Nhường nhịn, nhún nhường 

“Lễ nhượng”:  Lấy cách cư xử lễ kinh mà nhường nhịn người. 

“Nhẫn nhượng” : Lấy sự nhẫn mà nhường nhịn người; 

227 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Khiêm nhượng”: Tự hạ thấp mình xuống để nhường nhịn người 

khác. 

33 “Thế độ” : Nghi thức xuống tóc cho người xuất gia. 

34 “Chư thiên nhân dân nhuyễn động chi loại, văn ngã danh tự, 

giai tất dũng dược, lai sanh ngã quốc”:  Ðây là một đoạn trong 

nguyện thứ mười bảy : “Chư Phật xưng thán” . Xưng (稱) là xưng 

dương,  Thán  (歎)  là  tán  thán.  Bản  Hán  dịch  ghi:  “Ngã  tác  Phật 

 thời, linh ngã danh văn bát  phương thượng hạ, vô số Phật quốc, 

 chư Phật các ư đệ tử chúng trung, thán ngã công đức quốc độ chi 

 thiện. Chư thiên nhân dân nhuyễn động chi loại, văn ngã danh tự, 

 giai tất dũng dược, lai sanh ngã quốc”:  Lúc tôi thành Phật, tiếng 

tăm  của  tôi  vang  khắp  tám  phương,  trên,  dưới.  Trong  vô  số  cõi 

nước, các đức Phật vị nào cũng ngự giữa chúng đệ tử, khen ngợi 

công đức và sự tốt lành của cõi nước tôi. Chư thiên, nhân dân, các 

loài ngọ nguậy, bò trườn nghe được danh hiệu tôi thảy đều hớn hở 

sanh về cõi tôi). Bản Ngô dịch ghi tương tự.  (Trích: Chú Giải Phật 

 Thuyết  Ðại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình 

 Ðẳng Giác Kinh - Bồ tát giới đệ tử Vận Thành Hạ Liên Cư hội tập 

 và kính  chia  thành  chương mục - Chú giải: Kim Cang thừa tam-

 muội-da giới đệ tử Hoàng Niệm Tổ- Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

 kính  dịch  sang  Việt  ngữ-Giảo  chánh:  Minh  Tiến,  Huệ  Trang  và 

 Đức  Phong-Dịch  theo  bản  in  lần  thứ  nhất  của  Hoa  Tạng  Phật 



228 







PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 12 





 Giáo Ðồ Thư Quán, Ðài Bắc, tháng 2, 1992.  

35  “Tam  chuyển  pháp  luân” :  Tam  chuyển  pháp  luân  gồn  có  ba 

phần đó là: Thị chuyển; Khuyến chuyển và Chứng chuyển. Đây là 

ba lần quay bánh xe chánh pháp. 

Thí dụ: Đức Phật chỉ rõ thực tướng của đời sống là khổ, nói 

rõ nguyên nhân dẫn đến khổ, phải dứt nguyên nhân gây khổ đó và 

biện  pháp  dứt  khổ,  gọi  là  “Thị  chuyển”.  Kế  tiếp  khuyến  tấn  năm 

anh  em  Kiều  Trần  Như  hiểu  rõ  nỗi  đau  khổ  đó  và  khích  lệ  năm 

người  bạn  đồng  tu  phải  nhận  ra  nguyên  nhân  khổ,  phải  dứt  trừ 

nguyên nhân và biện pháp dứt  khổ,  gọi  là “Khuyến chuyển”. Sau 

cùng  đức  Phật  nói  tự  chính  bản  thân  Ngài  đã  thực  hiện  và  hoàn 

toàn giác ngộ - "Dĩ thân tác chứng", lấy kinh nghiệm của bản thân 

ra làm nền tảng bảo vệ chân lý để thuyết phục chúng sanh nổ lực 

hành  trì  theo  những  gì  đức  Phật  đã  làm,  đây  gọi  là  “Chứng 

chuyển”. 

36“Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”: Tùy theo tâm chúng 

sanh mà ứng hiện phù hợp với khả năng nhận biết của họ 

37“Bất tri, bất giác”: Không biêt, không hiểu 

38 Chân thật chi tế, Trụ chân thật huệ, Huệ dĩ chân thật chi lợi 

 

 

 

 

229 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

 

HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT!  



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

 

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 





230 









cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-111-120





index-182_1.jpg





index-1_1.jpg





